
Jurnal Sabua Vol.3, No.3:32-39, November 2011                                            ISSN 2085-7020

TINJAUAN

@Program Studi Perencanaan Wilayah dan Kota (PWK)
Jurusan Arsitektur, Fakultas Teknik – Universitas Sam Ratulangi Manado

November 2011

ARSITEKTUR  ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR  di  INDONESIA

Deddy Erdiono

Staf Pengajar Jurusan Arsitektur  Fakultas Teknik Universitas Sam Ratulangi Manado

Abstrak. Di beberapa kota di Indonesia, bangunan dengan tradisi arsitektur vernakular atau 
model bangunan tertentu dilestarikan sebagai monumen. Modernisasi arsitektur tradisional 
seringkali di-‘muncul’-kan ketika bangunan-bangunan pemerintahan, gedung-gedung DPR, 
bangunan-bangunan pendidikan, ibadah dan lain-lainnya sengaja dirancang dengan 
mengadopsi dan menduplikasi bentuk fisik bangunan tradisional saja. Pembangunan gedung-
gedung modern vernakular di Indonesia seolah kehilangan roh, wujud fisik tanpa nilai-nilai, 
tanpa pemahaman makna. Hal ini ditandai dengan hilangnya makna simbolis, tradisi 
arsitektur vernakular, model bangunan dan punahnya peran penting kultur masyarakat dalam 
kehidupan sosial budaya. Dalam proses eksplorasinya, ada empat model pendekatan yang 
harus diperhatikan terkait dengan bentuk dan makna dalam merancang dan memodernisir 
bangunan tradisional dalam konteks ke-kini-an, yaitu kecenderungan terjadinya perubahan-
perubahan dengan paradigma, yaitu: (a)bentuk dan maknanya tetap (b)bentuk tetap dengan 
makna baru (c) bentuk baru dengan makna tetap (d) bentuk dan maknanya baru

Kata kunci : tradisi arsitektur vernakular, modernisasi arsitektur tradisional, bentuk dan 
makna.   

TRADISI ARSITEKTUR VERNAKULAR
Tradisi arsitektur vernakular di 

Indonesia hadir berdasarkan sistem kognisi yang 
melatarbelakangi bentukan arsitektur rumah 
tinggal sebagai hasil dari tradisi berarsitektur di 
Nusantara. Sistem kognisi tersebut adalah 
sebagai berikut:
Kosmologi yakni hubungan manusia dengan 
alam, determinasi lingkungan terhadap 
kehidupan manusia, dimana kehidupan manusia 
sangat ditentukan oleh alam. Manusia merasa 
sangat bergantung pada keramahan dan terasa 
amat kecil di alam raya. Hal ini membawa 
orientasi pemikiran manusia ke arah dua macam 
hubungan ( Susanto, 1987):

- Kosmis: hubungan manusia dengan alam 
semesta, misalnya matahari, bulan, bintang 
dan sebagainya.

- Chtonis: hubungan manusia dengan bumi, 
dunia yang ia tinggali, seperti hubungan 
manusia dengan gunung, laut, pohon, batu 
dan sebagainya.
Hubungan antara manusia dengan 

lingkungannya ini berkembang dan menjadi 
dasar kehidupan masyarakat ‘masa lalu’ yang 
oleh para penulis Barat sering disebut 
sebagai masyarakat ‘primitif’ atau 
‘vernakular’ (Colquhon, 1989). Namun menurut 
Eliade (1959), menekankan bahwa istilah 
‘primitif’ itu mudah sekali menimbulkan salah 
pengertian, sehingga ia mengusulkan istilah 



33   D. ERDIONO

yang lebih baik yaitu ‘arkhais’ atau 
‘preliterate’. 

Istilah-istilah tersebut menggambarkan  
suatu masyarakat yang mempunyai ciri-ciri 
arkhais, tradisional, pra-modern, eksotis, 
ahistoris dan pra historis. Sedangkan kata 
‘primitif’ lebih mengandung arti suatu pemikiran 
yang tidak logis/rasional, kebodohan primordial 
atau taraf mental rendah. 
Kosmologi menduduki tempat utama di 
kalangan masyarakat arkhais. Pandangan mereka 
tentang kehidupan dan tentang dunia 
membentuk satu kesatuan dan keseluruhan 
organis. Pandangan mereka tentang dunia 
terbatas pada daerah yang mereka tinggali dan 
diami, daerah yang  selama ini mereka kenali 
karena wilayah inilah yang dianggap sebagai 
suatu dunia yang teratur, sebagai kosmos yang 
sudah di’suci’kan. Sedangkan segala sesuatu di 
luar wilayah tersebut dianggap masih kacau, 
merupakan tempat tinggal jin-jin dan 
sebagainya.

Manusia arkhais dengan segala 
keterbatasannya adalah manusia religius, mereka 
meyakini adanya suatu kekuatan diluar dirinya 
(supra natural). Ketergantungan pada kekuatan 
supra natural sangat kuat karena diyakini dapat 
menguasai hidupnya. Sukses tidaknya kehidupan 
mereka dinilai dari berhasil tidaknya perbuatan 
mereka untuk meniru dan memperagakan 
kembali kosmogoni, yaitu penciptaan semesta 
alam oleh para dewa, suatu tindakan yang 
dianggap paling kreatif. Daerah baru yang akan 
mereka tinggali sebagai daerah pengembangan 
haruslah diciptakan kembali dari sebuah 
prototype, contoh model untuk segala 
penciptaan, model dari setiap susunan yang 
teratur, misalnya sebuah desa dijadikan sebagai 
gambaran dunia (Imago mundi) yang pada 
umumnya terbagi atas area penguasa, 
perumahan dan pemujaan. Mereka juga 
mengenal adanya tiga dunia yaitu dunia atas
sebagai dunia Ilahi, dunia yang didiami 
manusia, dan dunia bawah dunia kematian. 
Ketiga dunia ini membentuk tiga lapisan yang 

dihubungkan oleh satu poros yang disebut Axis 
Mundi (poros dunia). 

Poros dunia ini sering dilambangkan 
dengan tiang (menhir), tangga (punden 
berundak), pohon, gunung, laut dan sebagainya. 
Cerminan dari kosmologi ini dapat terlihat pada 
arsitektur Jawa (sumbu Utara-Selatan), Bali 
(perempatan agung, Nawa Sanga) dan Dayak 
Iban (lintasan Timur-Barat). Klasifikasi 
pembagian dunia merupakan tanda-tanda yang 
harus dimiliki oleh masyarakat arkhais. Bila 
mereka tidak/belum menemukan suatu tandapun 
maka tanda itu diusahakan untuk ada dengan 
cara mencari,meminta atau memanggil tanda itu 
melalui berbagai cara. Proses pencarian tanda itu 
dinamakan Orientatio.
Sedangkan pada masyarakat arkhais Eropa 
(Eliade,1959), mereka sudah mengenal 
pembagian kosmos dengan adanya pusat 
(diletakkan pada manusianya) dan arah mata 
angin tertentu, seperti pembagian muka-
belakang, kiri-kanan, atau lintasan matahari.

MITOLOGI, berasal dari kata ‘Myth’
yang berarti cerita tradisional yang anonim dan 
dibuat seolah-olah berdasarkan sejarah, 
menjelaskan tentang fenomena alam, asal-usul 
adat istiadat dan ritus-ritus agama dengan peran 
para dewa atau para pahlawan di dalamnya. 
Mitos mempunyai peranan yang penting di 
dalam kehidupan masyarakat arkhais. Hampir 
tidak mungkin membicarakan masyarakat 
arkhais tanpa membicarakan mitos, karena mitos 
merupakan dasar kehidupan sosial dan 
kebudayaannya. 

Mitos mengungkapkan cara 
hadir/adanya sesuatu di dunia. Mitos merupakan 
realita kultural yang kompleks dan karena itu 
sulit untuk memberikan batasan definitifnya.
Mitos menjadi suatu kebenaran yang pasti dan 
absolut yang tak dapat diganggu gugat. Mitos 
berbicara hanya tentang apa yang pada 
kenyataannya terjadi. Kenyataan ini merupakan 
yang kudus (holy), berbeda dengan suci
(sacred), karena hanya yang kuduslah yang 
sungguh-sungguh merupakan kebenaran yang 



                       ARSITEKTUR  ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR  di  INDONESIA                 34

sejati. Oleh karenanya, mitos sama sekali 
berbeda dengan dongeng.

Jika kita lihat hubungan antara mitos 
dan arsitektur maka terlihatlah bahwa arsitektur 
merupakan mediator antara manusia dengan 
alamnya yang dijalin dengan mitos sebagai 
Interlocking Meaning, yang memberi makna 
padanya. Dengan mitos, arsitektur dimengerti 
oleh masyarakatnya yang menjadikannya 
sebagai arsitektur dalam arti yang sebenarnya, 
saling mengenal sehingga tampaklah keindahan 
yang abadi di dalamnya. Hal ini secara 
arsitektural dapat dilihat pada bentuk atap pada 
arsitektur Bali, makna-makna yang menyertai 
bentuk rumah di arsitektur Riau, Rote, Toraja, 
Sumba, Maluku Utara dan Dayak Iban. 

GENEALOGI bertitik tolak dari 
pengertian Genea yang berarti garis keturunan, 
sistem kekerabatan dalam suatu masyarakat. 
Kajian rumah tinggal dengan memperhatikan 
faktor genealogi pernah dilakukan oleh Levi 
Strauss dalam penelitiannya di Asia Tenggara 
dan Amazone, dimana rumah tinggal dianggap 
sebagai kelompok kekerabatan, lingkungan 
ritual dan unit politik.
Francis L.K. Shu (Marella,1984) menganalisis 
berdasarkan psiko-sosiogram manusia, dan dari 
hasilnya terlihat bahwa pada lingkaran  ke tiga 
dari tujuh lingkaran kepribadian manusia 
terdapat ‘lingkaran hubungan karib’(Intimate 
Society) yang mengandung konsepsi-konsepsi 
tentang orang-orang, binatang atau benda-benda. 
Yang kemudian oleh individu diajak bergaul 
secara mesra dan karib, bisa dipakai sebagai 
tempat berlindung, mencurahkan isi hati 
manakala tertimpa masalah, mengalami tekanan 
batin atau kesedihan. Orang tua, saudara 
kandung, kerabat dekat atau sahabat karib 
biasanya merupakan penghuni penting dari 
lingkaran nomor tiga ini. 

Hal ini berbeda dengan apa yang terjadi 
pada masyarakat Barat, individu yang sudah 
merasa dewasa akan segera memisahkan diri 
dari ‘masyarakat karib’-nya dan akan segera 
mencari orientasi dan jalan hidup sendiri. 
Dengan demikian ia akan mengembangkan 
‘masyarakat karib’ yang baru sebagai pengganti 
orang tua dan saudara-saudara dekatnya yang 
lain. Sedangkan masyarakat Timur selalu 

menganggap orang tua dan saudara dekatnya 
tetap sebagai masyarakat karibnya selama 
individu yang bersangkutan masih hidup. Oleh 
karenanya masyarakat Barat dianggap lebih 
gigih dalam bereksplorasi dan bertualang untuk 
memperoleh sesuatu yang baru jika 
dibandingkan dengan masyarakat Timur.
Pada setiap keluarga masyarakat Timur selalu 
terdapat pola hubungan kekuasaan (Patron 
Klien). Hubungan ini lebih kuat jika 
dibandingkan dengan apa yang terdapat pada 
masyarakat Barat, baik menurut garis bapak 
(patrilineal) ataupun menurut garis ibu 
(matrilineal).
Ada beberapa pola hubungan antar keluarga di 
dalam masyarakat Timur, yaitu:
- Klen, gabungan dari keluarga luas yang para 

anggotanya berasal dari satu nenek moyang 
yang terikat oleh satu garis keturunan dari 
pihak laki-laki atau perempuan, dimana 
jumlah sebuah klen kecil sekitar 50 jiwa. 

- Compound, merupakan kelompok 
kekerabatan yang terdiri dari beberapa 
keluarga inti senior dan anak-anaknya. 
Mereka tinggal dalam rumah yang terpisah, 
tetapi masih dalam satu pekarangan.

- Moite/paroh, merupakan gabungan dari 
sejumlah klen dan terbagi menjadi dua, 
sehingga satu suku terbagi menjadi 
dua/paroh.

Pola ini terjadi antara lain karena kebutuhan 
pengaturan pola kerja yang berkaitan dengan 
mata pencarian serta masalah keamanan.
Sedangkan berdasarkan pranata perkawinan, 
menurut Koentjaraningrat (1991), masyarakat 
Timur mempunyai beberapa pola hubungan 
antar keluarga, yaitu antara lain :
- Virilokal, yakni adat menetap setelah 

menikah di pihak keluarga lelaki.
- Uxorilokal, yakni adat menetap setelah 

menikah di pihak wanita.
- Natolokal, yakni adat menetap setelah 

menikah di tempat kelahirannya masing-
masing seperti sebelum menikah.

- Utrolokal, yakni adat menetap setelah 
menikah di tempat yang baru.

- Avunkolokal, yakni adat menetap setelah 
menikah di tempat keluarga laki-laki dari 
pihak ibu.



35   D. ERDIONO

Pola-pola yang ada tersebut di atas, akan 
mempengaruhi pola tatanan rumah tinggal, 
program kebutuhan ruang, luasan ruang, jenis 
ruang sampai pada bentukannya. Sedangkan 
cerminannya dapat dilihat pada pola tatanan 
bentuk dan ruang arsitektur Aceh, Dayak Iban, 
Madura dan Irian.
Ketiga elemen sistem kognisi  yang 
mempengaruhi wujud arsitektur rumah tinggal 
tradisional Nusantara tersebut dapat hadir secara 
bersama-sama atau hanya satu elemen saja di 
setiap perwujudan arsitekturnya.

AKULTURASI BUDAYA DAN 
KECENDERUNGAN PERUBAHAN 

BENTUK
Pertemuan dan penetrasi berbagai 

macam kebudayaan terus berlangsung di era 
globalisasi ini. Proses akulturasi budaya tidak 
lagi bisa dihindari, namun kita tidak perlu juga 
terlalu defensif menghadapinya, karena setiap 
kebudayaan selalu mempunyai ‘filter/tirai’
untuk menyeleksi nilai-nilai/norma-norma yang 
dapat diserap dan ditolak (Hall,1976). Sekalipun 
demikian kemampuan untuk menyaring 
terjadinya akulturasi pada setiap kebudayaan 
tidaklah sama. 

Tradisi berarsitektur masyarakat arkhais 
tidak berhenti hanya pada sekedar untuk 
memperoleh bentuk semata, tetapi juga 
pemberian makna yang melekat pada bentuk 
tersebut sebagai implementasi nilai-nilai kultural 
masyarakat yang hidup di dalamnya.
Namun dengan berubahnya tatanan budaya yang 
terjadi di dalam masyarakat saat ini, muncul 
berbagai kecenderungan terjadinya 
pergeseran/perubahan bentuk arsitektur. Proses 
adaptasi budaya yang terwujud dalam pola 
akulturasi terhadap kebudayaan ‘asing’ 
mempunyai dua pola, yakni (R.Linton dalam 
Koentjaraningrat,1991):
- Covert culture, bagian inti kebudayaan yang 

sulit berubah dan kalaupun berubah 
membutuhkan waktu lama, seperti:

- Sistem nilai-nilai budaya.

- Keyakinan-keyakinan spiritual dan supra 
natural yang kuat.

- Beberapa adat yang sudah dipelajari sangat 
dini dalam proses sosialisasi individu antar 
masyarakat.

- Beberapa adat yang mempunyai fungsi yang 
terjaring luas dalam masyarakat.

- Overt culture, bagian perwujudan lahiriah 
yang cepat berubah, seperti:

- Alat-alat dan benda-benda yang berguna.
- Tata cara dan gaya hidup.

Akibat persinggungan budaya lokal dengan 
budaya asing di bumi Nusantara selama ini serta 
proses ‘tawar-menawar’ dan ‘tukar-menukar’ 
elemen-elemen budaya yang dimiliki, terjadilah 
akulturasi desain.
Beberapa pola perubahan yang terjadi dalam 
proses akulturasi budaya tersebut tercermin pada 
tampilan arsitekturnya yang cenderung 
mempunyai paradigma-paradigma sebagai 
berikut:

BENTUK DAN MAKNANYA TETAP
Penampilan bentukan arsitekturnya tetap 

mengadopsi dan menduplikasi bentuk lama  
(walaupun dengan beberapa perubahan material 
bangunan) dan makna yang ada (kosmologi,
mitologi dan genealogi) tetaplah lama. Hal ini 
masih dimungkinkan terjadi pada masyarakat 
yang masih homogen, kuat struktur sosialnya 
dan masih berpegang teguh pada nilai-
nilai/norma-norma  yang dianut sehingga dalam 
proses akulturasi desain, nilai-nilai lokal masih 
cukup dominan. Secara arsitektural tidak terjadi 
perubahan signifikan yang mendasar. Perancang 
masih memegang teguh kultur masyarakat 
secara ketat lengkap dengan atribut-atributnya.

Transformasi bentukan arsitekturnya 
nyaris tidak terjadi, kecuali pemakaian bahan  
bangunan saja yang menggunakan produk 
terkini dengan spesifikasi yang lebih modern. 
Pemaknaan pada konteks bentukan 
arsitekturnya masih tetap sebagaimana adanya, 
seperti: bagian-bagian kaki, badan dan kepala 



                       ARSITEKTUR  ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR  di  INDONESIA                 36

bangunan, geometrik, hirarki, susunan dan 
hubungan antar  massa lengkap dengan 
penerapan skala dan proporsinya. 
Barangkali yang agak berbeda adalah 
implementasi makna pada pengolahan ruang, 
akulturasi desain ruang yang terjadi  lebih

disebabkan oleh tuntutan perubahan kebutuhan 
fungsi fungsi baru di dalam rumah tinggal yang 
lebih kompleks macam, susunan dan hubungan 
ruangnya, namun secara hirarkis pada umumnya 
pemaknaannya masih tetap sama. (gambar 1 dan 
2).

Gambar 1. dan 2. 
Bentuk dan makna tetap (Bentuk lama, makna juga lama)

BENTUK TETAP DENGAN MAKNA BARU
Penampilan bentukan arsitekturnya tetap 

mengadopsi dan menduplikasi bentuk lama
tetapi diberi makna baru. Hal ini dimungkinkan 
terjadi pada masyarakat yang baru mengalami 
masa transisi akibat pengadopsian nilai-nilai 
kebudayaan asing. 
Masyarakat masih enggan meninggalkan 
‘kebudayaan masa lalu’nya, atau kalaupun 
terpaksa harus  meninggalkannya, dibutuhkan 
waktu yang cukup lama. Untuk mengakomodasi 
‘kebudayaan baru’ serta menghindari terjadinya 
kejutan budaya (culture shock), maka diberilah 
makna baru. Sebagai contoh, makna yang 
bersifat sakral diubah menjadi profan dan 
sekaligus berupaya untuk menghilangkan mitos-
mitos yang ada (tidak memberlakukan mitos 
yang ada di dalam masyarakat). 

Upaya-upaya desakralisasi dan 
demitisasi yang dilakukan oleh perancang ini 
mengajak masyarakat untuk membentuk dirinya 
sendiri dengan sederetan penyangkalan dan 
penolakan, sekalipun mereka masih dihantui 
oleh realitas-realitas atas pengingkaran nilai-
nilai luhur warisan nenek moyang itu sendiri. 
Sikap ini selalu muncul dan diwujudkan kembali 

dalam bentuk-bentuk tertentu yang 
direpresentasikan melalui simbol-simbol 
ornamentasi atau dekorasi bangunan. (Gambar 
3)

        Gambar 3.    Bentuk tetap, makna baru
(Bentuk lama, maknanya yang berubah)



37   D. ERDIONO

BENTUK BARU DENGAN MAKNA TETAP
Penampilan bentukan arsitekturnya 

menghadirkan bentuk baru dalam pengertian 
unsur-unsur lama yang diperbarui, jadi tidak 
lepas sama sekali karena terjadi interpretasi baru 
terhadap bentuk lama yang kemudian diberi 
makna yang lama untuk menghindari kejutan 
budaya (culture shock). Hal demikian ini juga 
dapat terjadi pada masyarakat transisi, dimana 
dalam proses akulturasi dengan kebudayaan 
asing masih menyadari tidak bisa 
menghilangkan sama sekali sikap religius 
sebagai warisan leluhurnya. 

Menurut Eliade (1959), sebagian besar 
eksistensi tentang hal ini seringkali diperoleh 
dari inspirasi alam bawah sadar mereka. 
Spiritual arkhais ini tetap hidup dengan caranya 
sendiri tanpa tindakan yang efektif, selain 
romantisme nilai-nilai yang berarti bagi diri 
mereka. Semangat untuk mencitrakan tradisi 
arsitektur vernakular dalam konteks kekinian 
dengan paradigma tersebut di atas terasa lebih 
sulit dilakukan oleh perancang, karena 
pemaknaan pada bentukan arsitektural yang baru 
harus tetap mewarisi nilai-nilai luhur warisan 
budaya masyarakat. Implementasi makna-makna 
tersebut secara konseptual akan menginspirasi 
adanya temuan-temuan baru dalam bentukan 
arsitekturalnya yang akan diperoleh melalui 
upaya-upaya eksplorasi secara terus menerus 
pada setiap elemen dan komponen bentuk. 
(Gambar 4)

Gambar 4.   Bentuk baru, makna tetap
          (bentuknya berubah, maknanya tetap)

BENTUK DAN MAKNANYA BARU 
(BERUBAH)

Penampilan  bentukan arsitekturnya 
menghadirkan bentuk baru dengan disertai 
makna yang baru pula, karena terjadi perubahan 
paradigma berarsitektur secara total. Dalam 
berakulturasi desain, kebudayaan lama sudah 
ditinggalkan atau tetap dipakai hanya sebagai 
tempelan atau sebatas untuk ornamen/dekorasi 
saja. Hal ini dapat terjadi hanya pada masyarakat 
pasca transisi yang mempunyai kebebasan untuk 
mengolah bentuk dan makna tanpa batasan-
batasan konservatif yang mengikat. Telah terjadi 
perubahan konsep pemikiran yang mendasar 
dalam masyarakat tentang kosmologi, mitologi 
dan genealogi. Adanya proses demitisasi secara 
menyeluruh ini dinamakan Alegorisasi, dimana 
mitos dianggap sebagai dunia imajiner, dapat 
disejajarkan dengan rasionalisme elementer dan 
psikologi yang simplistik. Demitisasi dan 
desakralisasi di sini tidak hanya berarti sekedar 
kemenangan Logos terhadap Mitos, tetapi lebih 
dari itu merupakan kemenangan bahasa tekstual
ketimbang bahasa lisan, kemenangan dokumen-
dokumen tertulis terhadap pengalaman hidup 
yang hanya dapat diungkapkan secara pra-
literal. Kosmologi, mitologi dan genealogi 
hanya menjadi milik masyarakat arkhais yang 
dianggap sebagai dokumen literal dan artistik, 
bukan lagi sebagai sumber-sumber atau 
ungkapan-ungkapan pengalaman religius yang 
dikaitkan dengan ritus. Sekalipun telah 
mengalami proses demitisasi dan desakralisasi 
yang panjang, mitos-mitos dan hal-hal yang 
dianggap sakral masih berperan dalam 
kehidupan manusia modern tetapi dalam bentuk 
yang berbeda. (lihat: gambar 5,6,7, dan 8)

DISKUSI
Upaya-upaya untuk mengangkat tradisi 

arsitektur vernakular dalam konteks ke-kini-an 
seharusnya dilakukan dengan menghadirkan 
tampilan-tampilan arsitektur modern yang 
berpijak pada nilai-nilai kehidupan masyarakat 
tradisional itu sendiri. Pemaknaan dan 
pemahaman yang terkait antara adat-istiadat, 



                       ARSITEKTUR  ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR  di  INDONESIA                 38

kebudayaan dan sistem kognisi masyarakat 
dengan produk yang dihasilkannya, dalam hal 
ini adalah arsitektur.  Produk hasil akulturasi 
budaya ini akan menjadi lebih baik jika ia 
merupakan pencerminan dari tradisi 
berarsitektur masyarakat arkhais, tradisi 
arsitektur vernakular Indonesia (Arsitektur 
Nusantara) yang dikemas dengan baik terhadap 
kebudayaan modern. Dengan demikian 
masyarakat dapat menerima secara rasional 
konsep modernisasi arsitektur tradisional 
tersebut. Beberapa hal yang dapat didiskusikan 
bersama mengenai hal ini adalah:
1. Konsep kosmologi, mitologi dan genealogi 

yang mendasari wujud bentukan arsitektur 
tradisional di Indonesia merupakan ‘raw 
material’ (bahan dasar) untuk menghadapi 
proses akulturasi dengan kebudayaan 
modern.

2. Menggugat pemikiran Barat yang dianggap 
merugikan masyarakat Timur (yakni 

bagaimana cara memandang, menganalisis 
dan merumuskan arsitektur tradisional dunia 
Timur berdasarkan paradigma Barat) melalui 
gerakan pemikiran ‘Post-kolonial’ seperti 
yang dilakukan oleh Homi Babha, Edward P. 
Said dan Gayatri C. Spivak agar diperoleh 
keseimbangan informasi dan pandangan pada 
masyarakat saat ini (re-interpretasi terhadap 
arsitektur tradisional yang sering disebut 
dengan ‘arsitektur primitif’).

Pendidikan arsitektur di Indonesia 
senantiasa tetap menggali, merumuskan dan 
mengembangkan pengetahuan berarsitektur 
masyarakat tradisional yang secara 
berkesinambungan bertujuan untuk membekali 
para arsitek generasi global agar bertanggung 
jawab bagaimana mereka harus mengetahui, 
mengerti dan mampu mengoperasionalkan 
kebudayaan nenek moyang dalam konteks ke-
kini-an.

Gambar 5, 6, 7 dan 8. Bentuk dan maknanya baru
(bentuk dan maknanya berubah)



39   D. ERDIONO

DAFTAR PUSTAKA
Colquhon, A.‘Modernity and The Classical 

Tradition’ The MIT Press, Cambridge, 
1989.

Danandjaja, J. ‘Folklore di Indonesia‘, Penerbit 
P.T. Graffiti, Jakarta, 1991.

Eliade, M. ‘The Sacred and The Profane‘, The 
Crossroad Publishing Compan, New   
York, 1959.

Kartono, J. Lukito. ‘Konsep Rumah Tinggal 
Tradisional Nusantara dan Pola 
Perubahannya’ dalam : ‘ Ngawangun Ki 
Nusantara’- Wacana Teori Arsitektur : 
‘Menyikapi Alih Abad Menuju 
Milenium Baru Arsitektur Nusantara’, 

Penerbit FT. Unpar dan Mitra Sejati, 
Bandung, 1999.

Koentjaraningrat, ‘Sejarah Teori Antropologi 
II‘,University of Indonesia Press, 1991.

Marsella, AJ George De Vos & Francis LK Shu 
(Ed.), Culture and Self ; Asian and 
Western Perspective’, Tavistock 
Publications, New York and London, 
1984.

Susanto, H.P.S.,’Mitos Menurut Pemikiran 
Mercia Eliade’, Penerbit Kanisius, 
Yogyakarta, 1987.

ISSN 2085-7020



Jurnal Sabua Vol.3, No.3:32-39, November 2011                                            ISSN 2085-7020


TINJAUAN

                       ARSITEKTUR  ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR  di  INDONESIA
                38

39
  D. ERDIONO



ARSITEKTUR  ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR  di  INDONESIA

Deddy Erdiono

Staf Pengajar Jurusan Arsitektur  Fakultas Teknik Universitas Sam Ratulangi Manado

Abstrak. Di beberapa kota di Indonesia, bangunan dengan tradisi arsitektur vernakular atau model bangunan tertentu dilestarikan sebagai monumen. Modernisasi arsitektur tradisional seringkali di-‘muncul’-kan ketika bangunan-bangunan pemerintahan, gedung-gedung DPR, bangunan-bangunan pendidikan, ibadah dan lain-lainnya sengaja dirancang dengan mengadopsi dan menduplikasi bentuk fisik bangunan tradisional saja. Pembangunan gedung-gedung modern vernakular di Indonesia seolah kehilangan roh, wujud fisik tanpa nilai-nilai, tanpa pemahaman makna. Hal ini ditandai dengan hilangnya makna simbolis, tradisi arsitektur vernakular, model bangunan dan punahnya peran penting kultur masyarakat dalam kehidupan sosial budaya. Dalam proses eksplorasinya, ada empat model pendekatan yang harus diperhatikan terkait dengan bentuk dan makna dalam merancang dan memodernisir bangunan tradisional dalam konteks ke-kini-an, yaitu kecenderungan terjadinya perubahan-perubahan dengan paradigma, yaitu: (a)bentuk dan maknanya tetap (b)bentuk tetap dengan makna baru (c) bentuk baru dengan makna tetap (d) bentuk dan maknanya baru

Kata kunci : tradisi arsitektur vernakular, modernisasi arsitektur tradisional, bentuk dan makna.   


TRADISI ARSITEKTUR VERNAKULAR


Tradisi arsitektur vernakular di Indonesia hadir berdasarkan sistem kognisi yang melatarbelakangi bentukan arsitektur rumah tinggal sebagai hasil dari tradisi berarsitektur di Nusantara. Sistem kognisi tersebut adalah sebagai berikut:


Kosmologi yakni hubungan manusia dengan alam, determinasi lingkungan terhadap kehidupan manusia, dimana kehidupan manusia sangat ditentukan oleh alam. Manusia merasa sangat bergantung pada keramahan dan terasa amat kecil di alam raya. Hal ini membawa orientasi pemikiran manusia ke arah dua macam hubungan ( Susanto, 1987):


· Kosmis: hubungan manusia dengan alam semesta, misalnya matahari, bulan, bintang dan sebagainya.


· Chtonis: hubungan manusia dengan bumi, dunia yang ia tinggali, seperti hubungan manusia dengan gunung, laut, pohon, batu dan sebagainya.

Hubungan antara manusia dengan lingkungannya ini berkembang dan menjadi dasar kehidupan masyarakat ‘masa lalu’ yang oleh para penulis Barat sering disebut sebagai masyarakat ‘primitif’ atau ‘vernakular’ (Colquhon, 1989). Namun menurut Eliade (1959), menekankan bahwa istilah ‘primitif’ itu mudah sekali menimbulkan salah pengertian, sehingga ia mengusulkan istilah yang lebih baik yaitu ‘arkhais’ atau ‘preliterate’. 

Istilah-istilah tersebut menggambarkan  suatu masyarakat yang mempunyai ciri-ciri arkhais, tradisional, pra-modern, eksotis, ahistoris dan pra historis. Sedangkan kata ‘primitif’ lebih mengandung arti suatu pemikiran yang tidak logis/rasional, kebodohan primordial atau taraf mental rendah. 


Kosmologi menduduki tempat utama di kalangan masyarakat arkhais. Pandangan mereka tentang kehidupan dan tentang dunia membentuk satu kesatuan dan keseluruhan organis. Pandangan mereka tentang dunia terbatas pada daerah yang mereka tinggali dan diami, daerah yang  selama ini mereka kenali karena wilayah inilah yang dianggap sebagai suatu dunia yang teratur, sebagai kosmos yang sudah di’suci’kan. Sedangkan segala sesuatu di luar wilayah tersebut dianggap masih kacau, merupakan tempat tinggal jin-jin dan sebagainya.


Manusia arkhais dengan segala keterbatasannya adalah manusia religius, mereka meyakini adanya suatu kekuatan diluar dirinya (supra natural). Ketergantungan pada kekuatan supra natural sangat kuat karena diyakini dapat menguasai hidupnya. Sukses tidaknya kehidupan mereka dinilai dari berhasil tidaknya perbuatan mereka untuk meniru dan memperagakan kembali kosmogoni, yaitu penciptaan semesta alam oleh para dewa, suatu tindakan yang dianggap paling kreatif. Daerah baru yang akan mereka tinggali sebagai daerah pengembangan haruslah diciptakan kembali dari sebuah prototype, contoh model untuk segala penciptaan, model dari setiap susunan yang teratur, misalnya sebuah desa dijadikan sebagai gambaran dunia (Imago mundi) yang pada umumnya terbagi atas area penguasa, perumahan dan pemujaan. Mereka juga mengenal adanya tiga dunia yaitu dunia atas sebagai dunia Ilahi, dunia yang didiami manusia, dan dunia bawah dunia kematian. Ketiga dunia ini membentuk tiga lapisan yang dihubungkan oleh satu poros yang disebut Axis Mundi (poros dunia). 


Poros dunia ini sering dilambangkan dengan tiang (menhir), tangga (punden berundak), pohon, gunung, laut dan sebagainya. Cerminan dari kosmologi ini dapat terlihat pada arsitektur Jawa (sumbu Utara-Selatan), Bali (perempatan agung, Nawa Sanga) dan Dayak Iban (lintasan Timur-Barat). Klasifikasi pembagian dunia merupakan tanda-tanda yang harus dimiliki oleh masyarakat arkhais. Bila mereka tidak/belum menemukan suatu tandapun maka tanda itu diusahakan untuk ada dengan cara mencari,meminta atau memanggil tanda itu melalui berbagai cara. Proses pencarian tanda itu dinamakan Orientatio.


Sedangkan pada masyarakat arkhais Eropa (Eliade,1959), mereka sudah mengenal pembagian kosmos dengan adanya pusat (diletakkan pada manusianya) dan arah mata angin tertentu, seperti pembagian muka- belakang, kiri-kanan, atau lintasan matahari.


MITOLOGI, berasal dari kata ‘Myth’ yang berarti cerita tradisional yang anonim dan dibuat seolah-olah berdasarkan sejarah, menjelaskan tentang fenomena alam, asal-usul adat istiadat dan ritus-ritus agama dengan peran para dewa atau para pahlawan di dalamnya. Mitos mempunyai peranan yang penting di dalam kehidupan masyarakat arkhais. Hampir tidak mungkin membicarakan masyarakat arkhais tanpa membicarakan mitos, karena mitos merupakan dasar kehidupan sosial dan kebudayaannya. 


Mitos mengungkapkan cara hadir/adanya sesuatu di dunia. Mitos merupakan realita kultural yang kompleks dan karena itu sulit untuk memberikan batasan definitifnya.


Mitos menjadi suatu kebenaran yang pasti dan absolut yang tak dapat diganggu gugat. Mitos berbicara hanya tentang apa yang pada kenyataannya terjadi. Kenyataan ini merupakan yang kudus (holy), berbeda dengan suci (sacred), karena hanya yang kuduslah yang sungguh-sungguh merupakan kebenaran yang sejati. Oleh karenanya, mitos sama sekali berbeda dengan dongeng.


Jika kita lihat hubungan antara mitos dan arsitektur maka terlihatlah bahwa arsitektur merupakan mediator antara manusia dengan alamnya yang dijalin dengan mitos sebagai Interlocking Meaning, yang memberi makna padanya. Dengan mitos, arsitektur dimengerti oleh masyarakatnya yang menjadikannya sebagai arsitektur dalam arti yang sebenarnya, saling mengenal sehingga tampaklah keindahan yang abadi di dalamnya. Hal ini secara arsitektural dapat dilihat pada bentuk atap pada arsitektur Bali, makna-makna yang menyertai bentuk rumah di arsitektur Riau, Rote, Toraja, Sumba, Maluku Utara dan Dayak Iban. 


GENEALOGI bertitik tolak dari pengertian Genea yang berarti garis keturunan, sistem kekerabatan dalam suatu masyarakat. Kajian rumah tinggal dengan memperhatikan faktor genealogi pernah dilakukan oleh Levi Strauss dalam penelitiannya di Asia Tenggara dan Amazone, dimana rumah tinggal dianggap sebagai kelompok kekerabatan, lingkungan ritual dan unit politik.


Francis L.K. Shu (Marella,1984) menganalisis berdasarkan psiko-sosiogram manusia, dan dari hasilnya terlihat bahwa pada lingkaran  ke tiga dari tujuh lingkaran kepribadian manusia terdapat ‘lingkaran hubungan karib’(Intimate Society) yang mengandung konsepsi-konsepsi tentang orang-orang, binatang atau benda-benda. Yang kemudian oleh individu diajak bergaul secara mesra dan karib, bisa dipakai sebagai tempat berlindung, mencurahkan isi hati manakala tertimpa masalah, mengalami tekanan batin atau kesedihan. Orang tua, saudara kandung, kerabat dekat atau sahabat karib biasanya merupakan penghuni penting dari lingkaran nomor tiga ini. 


Hal ini berbeda dengan apa yang terjadi pada masyarakat Barat, individu yang sudah merasa dewasa akan segera memisahkan diri dari ‘masyarakat karib’-nya dan akan segera mencari orientasi dan jalan hidup sendiri. Dengan demikian ia akan mengembangkan ‘masyarakat karib’ yang baru sebagai pengganti orang tua dan saudara-saudara dekatnya yang lain. Sedangkan masyarakat Timur selalu menganggap orang tua dan saudara dekatnya tetap sebagai masyarakat karibnya selama individu yang bersangkutan masih hidup. Oleh karenanya masyarakat Barat dianggap lebih gigih dalam bereksplorasi dan bertualang untuk memperoleh sesuatu yang baru jika dibandingkan dengan masyarakat Timur.


Pada setiap keluarga masyarakat Timur selalu terdapat pola hubungan kekuasaan (Patron Klien). Hubungan ini lebih kuat jika dibandingkan dengan apa yang terdapat pada masyarakat Barat, baik menurut garis bapak (patrilineal) ataupun menurut garis ibu (matrilineal).


Ada beberapa pola hubungan antar keluarga di dalam masyarakat Timur, yaitu:


· Klen, gabungan dari keluarga luas yang para anggotanya berasal dari satu nenek moyang yang terikat oleh satu garis keturunan dari pihak laki-laki atau perempuan, dimana jumlah sebuah klen kecil sekitar 50 jiwa. 


· Compound, merupakan kelompok kekerabatan yang terdiri dari beberapa keluarga inti senior dan anak-anaknya. Mereka tinggal dalam rumah yang terpisah, tetapi masih dalam satu pekarangan.


· Moite/paroh, merupakan gabungan dari sejumlah klen dan terbagi menjadi dua, sehingga satu suku terbagi menjadi dua/paroh.


Pola ini terjadi antara lain karena kebutuhan pengaturan pola kerja yang berkaitan dengan mata pencarian serta masalah keamanan.


Sedangkan berdasarkan pranata perkawinan, menurut Koentjaraningrat (1991), masyarakat Timur mempunyai beberapa pola hubungan antar keluarga, yaitu antara lain :


· Virilokal, yakni adat menetap setelah menikah di pihak keluarga lelaki.


· Uxorilokal, yakni adat menetap setelah menikah di pihak wanita.


· Natolokal, yakni adat menetap setelah menikah di tempat kelahirannya masing-masing seperti sebelum menikah.


· Utrolokal, yakni adat menetap setelah menikah di tempat yang baru.


· Avunkolokal, yakni adat menetap setelah menikah di tempat keluarga laki-laki dari pihak ibu.


Pola-pola yang ada tersebut di atas, akan mempengaruhi pola tatanan rumah tinggal, program kebutuhan ruang, luasan ruang, jenis ruang sampai pada bentukannya. Sedangkan cerminannya dapat dilihat pada pola tatanan bentuk dan ruang arsitektur Aceh, Dayak Iban, Madura dan Irian.


Ketiga elemen sistem kognisi  yang mempengaruhi wujud arsitektur rumah tinggal tradisional Nusantara tersebut dapat hadir secara bersama-sama atau hanya satu elemen saja di setiap perwujudan arsitekturnya.

AKULTURASI BUDAYA DAN KECENDERUNGAN PERUBAHAN BENTUK


Pertemuan dan penetrasi berbagai macam kebudayaan terus berlangsung di era globalisasi ini. Proses akulturasi budaya tidak lagi bisa dihindari, namun kita tidak perlu juga terlalu defensif menghadapinya, karena setiap kebudayaan selalu mempunyai ‘filter/tirai’ untuk menyeleksi nilai-nilai/norma-norma yang dapat diserap dan ditolak (Hall,1976). Sekalipun demikian kemampuan untuk menyaring terjadinya akulturasi pada setiap kebudayaan tidaklah sama. 


Tradisi berarsitektur masyarakat arkhais tidak berhenti hanya pada sekedar untuk memperoleh bentuk semata, tetapi juga pemberian makna yang melekat pada bentuk tersebut sebagai implementasi nilai-nilai kultural masyarakat yang hidup di dalamnya.


Namun dengan berubahnya tatanan budaya yang terjadi di dalam masyarakat saat ini, muncul berbagai kecenderungan terjadinya pergeseran/perubahan bentuk arsitektur. Proses adaptasi budaya yang terwujud dalam pola akulturasi terhadap kebudayaan ‘asing’ mempunyai dua pola, yakni (R.Linton dalam Koentjaraningrat,1991):


· Covert culture, bagian inti kebudayaan yang sulit berubah dan kalaupun berubah membutuhkan waktu lama, seperti:


· Sistem nilai-nilai budaya.


· Keyakinan-keyakinan spiritual dan supra natural yang kuat.


· Beberapa adat yang sudah dipelajari sangat dini dalam proses sosialisasi individu antar masyarakat.


· Beberapa adat yang mempunyai fungsi yang terjaring luas dalam masyarakat.


· Overt culture, bagian perwujudan lahiriah yang cepat berubah, seperti:


· Alat-alat dan benda-benda yang berguna.


· Tata cara dan gaya hidup.


Akibat persinggungan budaya lokal dengan budaya asing di bumi Nusantara selama ini serta proses ‘tawar-menawar’ dan ‘tukar-menukar’ elemen-elemen budaya yang dimiliki, terjadilah akulturasi desain.


Beberapa pola perubahan yang terjadi dalam proses akulturasi budaya tersebut tercermin pada tampilan arsitekturnya yang cenderung mempunyai paradigma-paradigma sebagai berikut:


BENTUK DAN MAKNANYA TETAP


Penampilan bentukan arsitekturnya tetap mengadopsi dan menduplikasi bentuk lama  (walaupun dengan beberapa perubahan material bangunan) dan makna yang ada (kosmologi, mitologi dan genealogi) tetaplah lama. Hal ini masih dimungkinkan terjadi pada masyarakat yang masih homogen, kuat struktur sosialnya dan masih berpegang teguh pada nilai-nilai/norma-norma  yang dianut sehingga dalam proses akulturasi desain, nilai-nilai lokal masih cukup dominan. Secara arsitektural tidak terjadi perubahan signifikan yang mendasar. Perancang masih memegang teguh kultur masyarakat secara ketat lengkap dengan atribut-atributnya.

Transformasi bentukan arsitekturnya nyaris tidak terjadi, kecuali pemakaian bahan  bangunan saja yang menggunakan produk terkini dengan spesifikasi yang lebih modern. Pemaknaan pada konteks bentukan arsitekturnya masih tetap sebagaimana adanya, seperti: bagian-bagian kaki, badan dan kepala bangunan, geometrik, hirarki, susunan dan hubungan antar  massa lengkap dengan penerapan skala dan proporsinya. 

Barangkali yang agak berbeda adalah implementasi makna pada pengolahan ruang, akulturasi desain ruang yang terjadi  lebih

[image: image1.jpg]





disebabkan oleh tuntutan perubahan kebutuhan fungsi fungsi baru di dalam rumah tinggal yang lebih kompleks macam, susunan dan hubungan ruangnya, namun secara hirarkis pada umumnya pemaknaannya masih tetap sama. (gambar 1 dan 2).

Gambar 1. dan 2. 


Bentuk dan makna tetap (Bentuk lama, makna juga lama)

BENTUK TETAP DENGAN MAKNA BARU


[image: image2.jpg]



Penampilan bentukan arsitekturnya tetap mengadopsi dan menduplikasi bentuk lama tetapi diberi makna baru. Hal ini dimungkinkan terjadi pada masyarakat yang baru mengalami masa transisi akibat pengadopsian nilai-nilai kebudayaan asing. 


Masyarakat masih enggan meninggalkan ‘kebudayaan masa lalu’nya, atau kalaupun terpaksa harus  meninggalkannya, dibutuhkan waktu yang cukup lama. Untuk mengakomodasi ‘kebudayaan baru’ serta menghindari terjadinya kejutan budaya (culture shock), maka diberilah makna baru. Sebagai contoh, makna yang bersifat sakral diubah menjadi profan dan sekaligus berupaya untuk menghilangkan mitos-mitos yang ada (tidak memberlakukan mitos yang ada di dalam masyarakat). 


Upaya-upaya desakralisasi dan demitisasi yang dilakukan oleh perancang ini mengajak masyarakat untuk membentuk dirinya sendiri dengan sederetan penyangkalan dan penolakan, sekalipun mereka masih dihantui oleh realitas-realitas atas pengingkaran nilai-nilai luhur warisan nenek moyang itu sendiri. Sikap ini selalu muncul dan diwujudkan kembali dalam bentuk-bentuk tertentu yang direpresentasikan melalui simbol-simbol ornamentasi atau dekorasi bangunan. (Gambar 3)


        Gambar 3.    Bentuk tetap, makna baru


(Bentuk lama, maknanya yang berubah)

BENTUK BARU DENGAN MAKNA TETAP

Penampilan bentukan arsitekturnya menghadirkan bentuk baru dalam pengertian unsur-unsur lama yang diperbarui, jadi tidak lepas sama sekali karena terjadi interpretasi baru terhadap bentuk lama yang kemudian diberi makna yang lama untuk menghindari kejutan budaya (culture shock). Hal demikian ini juga dapat terjadi pada masyarakat transisi, dimana dalam proses akulturasi dengan kebudayaan asing masih menyadari tidak bisa menghilangkan sama sekali sikap religius sebagai warisan leluhurnya. 

Menurut Eliade (1959), sebagian besar eksistensi tentang hal ini seringkali diperoleh dari inspirasi alam bawah sadar mereka. Spiritual arkhais ini tetap hidup dengan caranya sendiri tanpa tindakan yang efektif, selain romantisme nilai-nilai yang berarti bagi diri mereka. Semangat untuk mencitrakan tradisi arsitektur vernakular dalam konteks kekinian dengan paradigma tersebut di atas terasa lebih sulit dilakukan oleh perancang, karena pemaknaan pada bentukan arsitektural yang baru harus tetap mewarisi nilai-nilai luhur warisan budaya masyarakat. Implementasi makna-makna tersebut secara konseptual akan menginspirasi adanya temuan-temuan baru dalam bentukan arsitekturalnya yang akan diperoleh melalui upaya-upaya eksplorasi secara terus menerus pada setiap elemen dan komponen bentuk. (Gambar 4)


[image: image3.jpg]



Gambar 4.   Bentuk baru, makna tetap


          (bentuknya berubah, maknanya tetap)

BENTUK DAN MAKNANYA BARU (BERUBAH)


Penampilan  bentukan arsitekturnya menghadirkan bentuk baru dengan disertai makna yang baru pula, karena terjadi perubahan paradigma berarsitektur secara total. Dalam berakulturasi desain, kebudayaan lama sudah ditinggalkan atau tetap dipakai hanya sebagai tempelan atau sebatas untuk ornamen/dekorasi saja. Hal ini dapat terjadi hanya pada masyarakat pasca transisi yang mempunyai kebebasan untuk mengolah bentuk dan makna tanpa batasan-batasan konservatif yang mengikat. Telah terjadi perubahan konsep pemikiran yang mendasar dalam masyarakat tentang kosmologi, mitologi dan genealogi. Adanya proses demitisasi secara menyeluruh ini dinamakan Alegorisasi, dimana mitos dianggap sebagai dunia imajiner, dapat disejajarkan dengan rasionalisme elementer dan psikologi yang simplistik. Demitisasi dan desakralisasi di sini tidak hanya berarti sekedar kemenangan Logos terhadap Mitos, tetapi lebih dari itu merupakan kemenangan bahasa tekstual ketimbang bahasa lisan, kemenangan dokumen-dokumen tertulis terhadap pengalaman hidup yang hanya dapat diungkapkan secara pra-literal. Kosmologi, mitologi dan genealogi hanya menjadi milik masyarakat arkhais yang dianggap sebagai dokumen literal dan artistik, bukan lagi sebagai sumber-sumber atau ungkapan-ungkapan pengalaman religius yang dikaitkan dengan ritus. Sekalipun telah mengalami proses demitisasi dan desakralisasi yang panjang, mitos-mitos dan hal-hal yang dianggap sakral masih berperan dalam kehidupan manusia modern tetapi dalam bentuk yang berbeda. (lihat: gambar 5,6,7, dan 8)

DISKUSI


Upaya-upaya untuk mengangkat tradisi arsitektur vernakular dalam konteks ke-kini-an seharusnya dilakukan dengan menghadirkan tampilan-tampilan arsitektur modern yang berpijak pada nilai-nilai kehidupan masyarakat tradisional itu sendiri. Pemaknaan dan pemahaman yang terkait antara adat-istiadat, kebudayaan dan sistem kognisi masyarakat dengan produk yang dihasilkannya, dalam hal ini adalah arsitektur.  Produk hasil akulturasi budaya ini akan menjadi lebih baik jika ia merupakan pencerminan dari tradisi berarsitektur masyarakat arkhais, tradisi arsitektur vernakular Indonesia (Arsitektur Nusantara) yang dikemas dengan baik terhadap kebudayaan modern. Dengan demikian masyarakat dapat menerima secara rasional konsep modernisasi arsitektur tradisional tersebut. Beberapa hal yang dapat didiskusikan bersama mengenai hal ini adalah:

1. Konsep kosmologi, mitologi dan genealogi yang mendasari wujud bentukan arsitektur tradisional di Indonesia merupakan ‘raw material’ (bahan dasar) untuk menghadapi proses akulturasi dengan kebudayaan modern.

2. Menggugat pemikiran Barat yang dianggap merugikan masyarakat Timur (yakni bagaimana cara memandang, menganalisis dan merumuskan arsitektur tradisional dunia Timur berdasarkan paradigma Barat) melalui gerakan pemikiran ‘Post-kolonial’  seperti yang dilakukan oleh Homi Babha, Edward P. Said dan Gayatri C. Spivak agar diperoleh keseimbangan informasi dan pandangan pada masyarakat saat ini (re-interpretasi terhadap arsitektur tradisional yang sering disebut dengan ‘arsitektur primitif’).

Pendidikan arsitektur di Indonesia senantiasa tetap menggali, merumuskan dan mengembangkan pengetahuan berarsitektur masyarakat tradisional yang secara berkesinambungan bertujuan untuk membekali para arsitek generasi global agar bertanggung jawab bagaimana mereka harus mengetahui, mengerti dan mampu mengoperasionalkan kebudayaan nenek moyang dalam konteks ke-kini-an.


[image: image4.jpg]





Gambar 5, 6, 7 dan 8. Bentuk dan maknanya baru


(bentuk dan maknanya berubah)

DAFTAR PUSTAKA

Colquhon, A.‘Modernity and The Classical Tradition’ The MIT Press, Cambridge, 1989.


Danandjaja, J. ‘Folklore di Indonesia‘, Penerbit P.T. Graffiti, Jakarta, 1991.


Eliade, M. ‘The Sacred and The Profane‘, The Crossroad Publishing Compan, New   York, 1959.


Kartono, J. Lukito. ‘Konsep Rumah Tinggal Tradisional Nusantara dan Pola Perubahannya’ dalam : ‘ Ngawangun Ki Nusantara’- Wacana Teori Arsitektur : ‘Menyikapi Alih Abad Menuju Milenium Baru Arsitektur Nusantara’, Penerbit FT. Unpar dan Mitra Sejati, Bandung, 1999.


Koentjaraningrat, ‘Sejarah Teori Antropologi II‘,University of Indonesia Press, 1991.


Marsella, AJ George De Vos & Francis LK Shu (Ed.), Culture and Self ; Asian and Western Perspective’, Tavistock Publications, New York and London, 1984.


Susanto, H.P.S.,’Mitos Menurut Pemikiran Mercia Eliade’, Penerbit Kanisius, Yogyakarta, 1987.




ISSN 2085-7020






























































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































[image: image5.jpg]





@Program Studi Perencanaan Wilayah dan Kota (PWK)

Jurusan Arsitektur, Fakultas Teknik – Universitas Sam Ratulangi Manado


November 2011



[image: image6.jpg]



[image: image7.jpg]



[image: image8.jpg]



