Jurnal Sabua Vol.3, No.3:32-39, November 2011

TINJAUAN

ARSITEKTUR ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR di INDONESIA
Deddy Erdiono
Staf Pengajar Jurusan Arsitektur Fakultas Teknik Universitas Sam Ratulangi Manado

Abstrak. Di beberapa kota di Indonesia, bangunan dengan tradisi arsitektur vernakular atau
model bangunan tertentu dilestarikan sebagai monumen. Modernisasi arsitektur tradisional
seringkali di-‘muncul’-kan ketika bangunan-bangunan pemerintahan, gedung-gedung DPR,
bangunan-bangunan pendidikan, ibadah dan lain-lainnya sengaja dirancang dengan
mengadopsi dan menduplikasi bentuk fisik bangunan tradisional saja. Pembangunan gedung-
gedung modern vernakular di Indonesia seolah kehilangan roh, wujud fisik tanpa nilai-nilai,
tanpa pemahaman makna. Hal ini ditandai dengan hilangnya makna simbolis, tradisi
arsitektur vernakular, model bangunan dan punahnya peran penting kultur masyarakat dalam
kehidupan sosial budaya. Dalam proses eksplorasinya, ada empat model pendekatan yang
harus diperhatikan terkait dengan bentuk dan makna dalam merancang dan memodernisir
bangunan tradisional dalam konteks ke-kini-an, yaitu kecenderungan terjadinya perubahan-
perubahan dengan paradigma, yaitu: (a)bentuk dan maknanya tetap (b)bentuk tetap dengan

ISSN 2085-7020

makna baru (c) bentuk baru dengan makna tetap (d) bentuk dan maknanya baru

Kata kunci :
makna.

TRADISI ARSITEKTUR VERNAKULAR
Tradisi  arsitektur  vernakular  di
Indonesia hadir berdasarkan sistem kognisi yang
melatarbelakangi bentukan arsitektur rumah
tinggal sebagai hasil dari tradisi berarsitektur di
Nusantara. Sistem kognisi tersebut adalah
sebagai berikut:
Kosmologi yakni hubungan manusia dengan
alam, determinasi  lingkungan  terhadap
kehidupan manusia, dimana kehidupan manusia
sangat ditentukan oleh alam. Manusia merasa
sangat bergantung pada keramahan dan terasa
amat kecil di alam raya. Hal ini membawa
orientasi pemikiran manusia ke arah dua macam
hubungan ( Susanto, 1987):

tradisi arsitektur vernakular, modernisasi arsitektur tradisional, bentuk dan

- Kosmis: hubungan manusia dengan alam
semesta, misalnya matahari, bulan, bintang
dan sebagainya.

- Chtonis: hubungan manusia dengan bumi,
dunia yang ia tinggali, seperti hubungan
manusia dengan gunung, laut, pohon, batu
dan sebagainya.

Hubungan antara manusia dengan
lingkungannya ini berkembang dan menjadi
dasar kehidupan masyarakat ‘masa lalu’ yang
oleh para penulis Barat sering disebut
sebagai masyarakat ‘primitif atau
‘vernakular’ (Colquhon, 1989). Namun menurut
Eliade (1959), menekankan bahwa istilah
‘primitif’ itu mudah sekali menimbulkan salah
pengertian, sehingga ia mengusulkan istilah

@Program Studi Perencanaan Wilayah dan Kota (PWK)
Jurusan Arsitektur, Fakultas Teknik — Universitas Sam Ratulangi Manado
November 2011



33 D. ERDIONO

yang lebih baik yaitu ‘arkhais’ atau
‘preliterate’.

Istilah-istilah tersebut menggambarkan
suatu masyarakat yang mempunyai ciri-ciri
arkhais, tradisional, pra-modern, eksotis,
ahistoris dan pra historis. Sedangkan kata
‘primitif’ lebih mengandung arti suatu pemikiran
yang tidak logis/rasional, kebodohan primordial
atau taraf mental rendah.

Kosmologi menduduki tempat utama di
kalangan masyarakat arkhais. Pandangan mereka
tentang  kehidupan dan tentang dunia
membentuk satu kesatuan dan keseluruhan
organis. Pandangan mereka tentang dunia
terbatas pada daerah yang mereka tinggali dan
diami, daerah yang selama ini mereka kenali
karena wilayah inilah yang dianggap sebagai
suatu dunia yang teratur, sebagai kosmos yang
sudah di’suci’kan. Sedangkan segala sesuatu di
luar wilayah tersebut dianggap masih kacau,

merupakan  tempat tinggal jin-jin  dan
sebagainya.
Manusia  arkhais  dengan  segala

keterbatasannya adalah manusia religius, mereka
meyakini adanya suatu kekuatan diluar dirinya
(supra natural). Ketergantungan pada kekuatan
supra natural sangat kuat karena diyakini dapat
menguasai hidupnya. Sukses tidaknya kehidupan
mereka dinilai dari berhasil tidaknya perbuatan
mereka untuk meniru dan memperagakan
kembali kosmogoni, yaitu penciptaan semesta
alam oleh para dewa, suatu tindakan yang
dianggap paling kreatif. Daerah baru yang akan
mereka tinggali sebagai daerah pengembangan
haruslah diciptakan kembali dari sebuah
prototype, contoh model untuk segala
penciptaan, model dari setiap susunan yang
teratur, misalnya sebuah desa dijadikan sebagai
gambaran dunia (Imago mundi) yang pada
umumnya terbagi atas area  penguasa,
perumahan dan pemujaan. Mereka juga
mengenal adanya tiga dunia yaitu dunia atas
sebagai dunia Ilahi, dunia yang didiami
manusia, dan dunia bawah dunia kematian.
Ketiga dunia ini membentuk tiga lapisan yang

dihubungkan oleh satu poros yang disebut Axis
Mundi (poros dunia).

Poros dunia ini sering dilambangkan

dengan tiang (menhir), tangga (punden
berundak), pohon, gunung, laut dan sebagainya.
Cerminan dari kosmologi ini dapat terlihat pada
arsitektur Jawa (sumbu Utara-Selatan), Bali
(perempatan agung, Nawa Sanga) dan Dayak
Iban  (lintasan = Timur-Barat). Klasifikasi
pembagian dunia merupakan tanda-tanda yang
harus dimiliki oleh masyarakat arkhais. Bila
mereka tidak/belum menemukan suatu tandapun
maka tanda itu diusahakan untuk ada dengan
cara mencari,meminta atau memanggil tanda itu
melalui berbagai cara. Proses pencarian tanda itu
dinamakan Orientatio.
Sedangkan pada masyarakat arkhais Eropa
(Eliade,1959), mereka sudah  mengenal
pembagian kosmos dengan adanya pusat
(diletakkan pada manusianya) dan arah mata
angin tertentu, seperti pembagian muka-
belakang, kiri-kanan, atau lintasan matahari.

MITOLOGI, berasal dari kata ‘Myth’
yang berarti cerita tradisional yang anonim dan
dibuat  seolah-olah  berdasarkan  sejarah,
menjelaskan tentang fenomena alam, asal-usul
adat istiadat dan ritus-ritus agama dengan peran
para dewa atau para pahlawan di dalamnya.
Mitos mempunyai peranan yang penting di
dalam kehidupan masyarakat arkhais. Hampir
tidak mungkin membicarakan masyarakat
arkhais tanpa membicarakan mitos, karena mitos

merupakan dasar kehidupan sosial dan
kebudayaannya.
Mitos mengungkapkan cara

hadir/adanya sesuatu di dunia. Mitos merupakan
realita kultural yang kompleks dan karena itu
sulit untuk memberikan batasan definitifnya.

Mitos menjadi suatu kebenaran yang pasti dan
absolut yang tak dapat diganggu gugat. Mitos
berbicara hanya tentang apa yang pada
kenyataannya terjadi. Kenyataan ini merupakan
yang kudus (holy), berbeda dengan suci
(sacred), karena hanya yang kuduslah yang
sungguh-sungguh merupakan kebenaran yang



ARSITEKTUR ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR di INDONESIA 34

sejati. Oleh karenanya, mitos sama sekali
berbeda dengan dongeng.

Jika kita lihat hubungan antara mitos
dan arsitektur maka terlihatlah bahwa arsitektur
merupakan mediator antara manusia dengan
alamnya yang dijalin dengan mitos sebagai
Interlocking Meaning, yang memberi makna
padanya. Dengan mitos, arsitektur dimengerti
oleh masyarakatnya yang menjadikannya
sebagai arsitektur dalam arti yang sebenarnya,
saling mengenal sehingga tampaklah keindahan
yang abadi di dalamnya. Hal ini secara
arsitektural dapat dilihat pada bentuk atap pada
arsitektur Bali, makna-makna yang menyertai
bentuk rumah di arsitektur Riau, Rote, Toraja,
Sumba, Maluku Utara dan Dayak Iban.

GENEALOGI bertitik tolak dari

pengertian Genea yang berarti garis keturunan,
sistem kekerabatan dalam suatu masyarakat.
Kajian rumah tinggal dengan memperhatikan
faktor genealogi pernah dilakukan oleh Levi
Strauss dalam penelitiannya di Asia Tenggara
dan Amazone, dimana rumah tinggal dianggap
sebagai kelompok kekerabatan, lingkungan
ritual dan unit politik.
Francis L.K. Shu (Marella,1984) menganalisis
berdasarkan psiko-sosiogram manusia, dan dari
hasilnya terlihat bahwa pada lingkaran ke tiga
dari tujuh lingkaran kepribadian manusia
terdapat ‘lingkaran hubungan karib’(Intimate
Society) yang mengandung konsepsi-konsepsi
tentang orang-orang, binatang atau benda-benda.
Yang kemudian oleh individu diajak bergaul
secara mesra dan karib, bisa dipakai sebagai
tempat berlindung, mencurahkan isi hati
manakala tertimpa masalah, mengalami tekanan
batin atau kesedihan. Orang tua, saudara
kandung, kerabat dekat atau sahabat karib
biasanya merupakan penghuni penting dari
lingkaran nomor tiga ini.

Hal ini berbeda dengan apa yang terjadi
pada masyarakat Barat, individu yang sudah
merasa dewasa akan segera memisahkan diri
dari ‘masyarakat karib’-nya dan akan segera
mencari orientasi dan jalan hidup sendiri.
Dengan demikian ia akan mengembangkan
‘masyarakat karib’ yang baru sebagai pengganti
orang tua dan saudara-saudara dekatnya yang
lain. Sedangkan masyarakat Timur selalu

menganggap orang tua dan saudara dekatnya
tetap sebagai masyarakat karibnya selama
individu yang bersangkutan masih hidup. Oleh
karenanya masyarakat Barat dianggap lebih
gigih dalam bereksplorasi dan bertualang untuk
memperoleh  sesuatu  yang baru  jika
dibandingkan dengan masyarakat Timur.

Pada setiap keluarga masyarakat Timur selalu

terdapat pola hubungan kekuasaan (Patron

Klien). Hubungan ini lebih kuat jika

dibandingkan dengan apa yang terdapat pada

masyarakat Barat, baik menurut garis bapak

(patrilineal) ataupun menurut garis ibu

(matrilineal).

Ada beberapa pola hubungan antar keluarga di

dalam masyarakat Timur, yaitu:

- Klen, gabungan dari keluarga luas yang para
anggotanya berasal dari satu nenek moyang
yang terikat oleh satu garis keturunan dari
pihak laki-laki atau perempuan, dimana
jumlah sebuah klen kecil sekitar 50 jiwa.

- Compound, merupakan kelompok
kekerabatan yang terdiri dari beberapa
keluarga inti senior dan anak-anaknya.

Mereka tinggal dalam rumah yang terpisah,
tetapi masih dalam satu pekarangan.

- Moite/paroh, merupakan gabungan dari
sejumlah klen dan terbagi menjadi dua,
sehingga satu suku terbagi menjadi
dua/paroh.

Pola ini terjadi antara lain karena kebutuhan

pengaturan pola kerja yang berkaitan dengan

mata pencarian serta masalah keamanan.

Sedangkan berdasarkan pranata perkawinan,

menurut Koentjaraningrat (1991), masyarakat

Timur mempunyai beberapa pola hubungan

antar keluarga, yaitu antara lain :

- Virilokal, yakni adat menetap setelah
menikah di pihak keluarga lelaki.

- Uxorilokal, yakni adat menetap setelah
menikah di pihak wanita.

- Natolokal, yakni adat menetap setelah

menikah di tempat kelahirannya masing-
masing seperti sebelum menikah.

- Utrolokal, vyakni adat menetap
menikah di tempat yang baru.

- Avunkolokal, yakni adat menetap setelah
menikah di tempat keluarga laki-laki dari
pihak ibu.

setelah



35 D. ERDIONO

Pola-pola yang ada tersebut di atas, akan

mempengaruhi pola tatanan rumah tinggal,
program kebutuhan ruang, luasan ruang, jenis
ruang sampai pada bentukannya. Sedangkan
cerminannya dapat dilihat pada pola tatanan
bentuk dan ruang arsitektur Aceh, Dayak Iban,
Madura dan Irian.
Ketiga elemen sistem kognisi yang
mempengaruhi wujud arsitektur rumah tinggal
tradisional Nusantara tersebut dapat hadir secara
bersama-sama atau hanya satu elemen saja di
setiap perwujudan arsitekturnya.

AKULTURASI BUDAYA DAN
KECENDERUNGAN PERUBAHAN
BENTUK

Pertemuan dan penetrasi berbagai
macam kebudayaan terus berlangsung di era
globalisasi ini. Proses akulturasi budaya tidak
lagi bisa dihindari, namun kita tidak perlu juga
terlalu defensif menghadapinya, karena setiap
kebudayaan selalu mempunyai ‘filter/tirai’
untuk menyeleksi nilai-nilai/norma-norma yang
dapat diserap dan ditolak (Hall,1976). Sekalipun
demikian kemampuan untuk  menyaring
terjadinya akulturasi pada setiap kebudayaan
tidaklah sama.

Tradisi berarsitektur masyarakat arkhais
tidak berhenti hanya pada sekedar untuk
memperoleh  bentuk semata, tetapi juga
pemberian makna yang melekat pada bentuk
tersebut sebagai implementasi nilai-nilai kultural
masyarakat yang hidup di dalamnya.

Namun dengan berubahnya tatanan budaya yang

terjadi di dalam masyarakat saat ini, muncul

berbagai kecenderungan terjadinya
pergeseran/perubahan bentuk arsitektur. Proses
adaptasi budaya yang terwujud dalam pola
akulturasi  terhadap  kebudayaan  ‘asing’
mempunyai dua pola, yakni (R.Linton dalam

Koentjaraningrat,1991):

- Covert culture, bagian inti kebudayaan yang
sulit berubah dan kalaupun berubah
membutuhkan waktu lama, seperti:

- Sistem nilai-nilai budaya.

- Keyakinan-keyakinan
natural yang kuat.

- Beberapa adat yang sudah dipelajari sangat
dini dalam proses sosialisasi individu antar
masyarakat.

- Beberapa adat yang mempunyai fungsi yang
terjaring luas dalam masyarakat.

- Overt culture, bagian perwujudan lahiriah
yang cepat berubah, seperti:

- Alat-alat dan benda-benda yang berguna.

- Tata cara dan gaya hidup.

spiritual dan supra

Akibat persinggungan budaya lokal dengan
budaya asing di bumi Nusantara selama ini serta
proses ‘tawar-menawar’ dan ‘tukar-menukar’
elemen-clemen budaya yang dimiliki, terjadilah
akulturasi desain.

Beberapa pola perubahan yang terjadi dalam
proses akulturasi budaya tersebut tercermin pada

tampilan  arsitekturnya  yang  cenderung
mempunyai  paradigma-paradigma  sebagai
berikut:

BENTUK DAN MAKNANYA TETAP
Penampilan bentukan arsitekturnya tetap
mengadopsi dan menduplikasi bentuk lama
(walaupun dengan beberapa perubahan material
bangunan) dan makna yang ada (kosmologi,
mitologi dan genealogi) tetaplah lama. Hal ini
masih dimungkinkan terjadi pada masyarakat
yang masih homogen, kuat struktur sosialnya
dan masih berpegang teguh pada nilai-
nilai/norma-norma yang dianut sehingga dalam
proses akulturasi desain, nilai-nilai lokal masih
cukup dominan. Secara arsitektural tidak terjadi
perubahan signifikan yang mendasar. Perancang
masih memegang teguh kultur masyarakat
secara ketat lengkap dengan atribut-atributnya.
Transformasi bentukan arsitekturnya
nyaris tidak terjadi, kecuali pemakaian bahan
bangunan saja yang menggunakan produk
terkini dengan spesifikasi yang lebih modern.
Pemaknaan pada konteks bentukan
arsitekturnya masih tetap sebagaimana adanya,
seperti: bagian-bagian kaki, badan dan kepala



ARSITEKTUR ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR di INDONESIA 36

bangunan, geometrik, hirarki, susunan dan
hubungan antar massa lengkap dengan
penerapan skala dan proporsinya.

Barangkali yang agak Dberbeda adalah
implementasi makna pada pengolahan ruang,
akulturasi desain ruang yang terjadi lebih

Gambar 1. dan 2.

disebabkan oleh tuntutan perubahan kebutuhan
fungsi fungsi baru di dalam rumah tinggal yang
lebih kompleks macam, susunan dan hubungan
ruangnya, namun secara hirarkis pada umumnya
pemaknaannya masih tetap sama. (gambar 1 dan
2).

]

Bentuk dan makna tetap (Bentuk lama, makna juga lama)

BENTUK TETAP DENGAN MAKNA BARU
Penampilan bentukan arsitekturnya tetap
mengadopsi dan menduplikasi bentuk lama
tetapi diberi makna baru. Hal ini dimungkinkan
terjadi pada masyarakat yang baru mengalami
masa transisi akibat pengadopsian nilai-nilai
kebudayaan asing.
Masyarakat masih enggan meninggalkan
‘kebudayaan masa lalu’'nya, atau kalaupun
terpaksa harus meninggalkannya, dibutuhkan
waktu yang cukup lama. Untuk mengakomodasi
‘kebudayaan baru’ serta menghindari terjadinya
kejutan budaya (culture shock), maka diberilah
makna baru. Sebagai contoh, makna yang
bersifat sakral diubah menjadi profan dan
sekaligus berupaya untuk menghilangkan mitos-
mitos yang ada (tidak memberlakukan mitos
yang ada di dalam masyarakat).

Upaya-upaya desakralisasi dan
demitisasi yang dilakukan oleh perancang ini
mengajak masyarakat untuk membentuk dirinya
sendiri dengan sederetan penyangkalan dan
penolakan, sekalipun mereka masih dihantui
oleh realitas-realitas atas pengingkaran nilai-
nilai luhur warisan nenek moyang itu sendiri.
Sikap ini selalu muncul dan diwujudkan kembali

dalam bentuk-bentuk
direpresentasikan melalui

tertentu
simbol-simbol

ornamentasi atau dekorasi bangunan. (Gambar
3)

yang

Gambar 3.
(Bentuk lama, maknanya yang berubah)

Bentuk tetap, makna baru



37 D. ERDIONO

BENTUK BARU DENGAN MAKNA TETAP

Penampilan  bentukan  arsitekturnya
menghadirkan bentuk baru dalam pengertian
unsur-unsur lama yang diperbarui, jadi tidak
lepas sama sekali karena terjadi interpretasi baru
terhadap bentuk lama yang kemudian diberi
makna yang lama untuk menghindari kejutan
budaya (culture shock). Hal demikian ini juga
dapat terjadi pada masyarakat transisi, dimana
dalam proses akulturasi dengan kebudayaan
asing masih  menyadari tidak  bisa
menghilangkan sama sekali sikap religius
sebagai warisan leluhurnya.

Menurut Eliade (1959), sebagian besar
eksistensi tentang hal ini seringkali diperoleh
dari inspirasi alam bawah sadar mereka.
Spiritual arkhais ini tetap hidup dengan caranya
sendiri tanpa tindakan yang efektif, selain
romantisme nilai-nilai yang berarti bagi diri
mereka. Semangat untuk mencitrakan tradisi
arsitektur vernakular dalam konteks kekinian
dengan paradigma tersebut di atas terasa lebih
sulit dilakukan oleh perancang, karena
pemaknaan pada bentukan arsitektural yang baru
harus tetap mewarisi nilai-nilai luhur warisan
budaya masyarakat. Implementasi makna-makna
tersebut secara konseptual akan menginspirasi
adanya temuan-temuan baru dalam bentukan
arsitekturalnya yang akan diperoleh melalui
upaya-upaya eksplorasi secara terus menerus
pada setiap elemen dan komponen bentuk.
(Gambar 4)

Garnﬁar 4. Bentuk aru, m tetap
(bentuknya berubah, maknanya tetap)

BENTUK DAN MAKNANYA BARU
(BERUBAH)

Penampilan bentukan arsitekturnya
menghadirkan bentuk baru dengan disertai
makna yang baru pula, karena terjadi perubahan
paradigma berarsitektur secara total. Dalam
berakulturasi desain, kebudayaan lama sudah
ditinggalkan atau tetap dipakai hanya sebagai
tempelan atau sebatas untuk ornamen/dekorasi
saja. Hal ini dapat terjadi hanya pada masyarakat
pasca transisi yang mempunyai kebebasan untuk
mengolah bentuk dan makna tanpa batasan-
batasan konservatif yang mengikat. Telah terjadi
perubahan konsep pemikiran yang mendasar
dalam masyarakat tentang kosmologi, mitologi
dan genealogi. Adanya proses demitisasi secara
menyeluruh ini dinamakan Alegorisasi, dimana
mitos dianggap sebagai dunia imajiner, dapat
disejajarkan dengan rasionalisme elementer dan
psikologi yang simplistik. Demitisasi dan
desakralisasi di sini tidak hanya berarti sekedar
kemenangan Logos terhadap Mitos, tetapi lebih
dari itu merupakan kemenangan bahasa tekstual
ketimbang bahasa lisan, kemenangan dokumen-
dokumen tertulis terhadap pengalaman hidup
yang hanya dapat diungkapkan secara pra-
literal. Kosmologi, mitologi dan genealogi
hanya menjadi milik masyarakat arkhais yang
dianggap sebagai dokumen literal dan artistik,
bukan lagi sebagai sumber-sumber atau
ungkapan-ungkapan pengalaman religius yang
dikaitkan dengan ritus. Sekalipun telah
mengalami proses demitisasi dan desakralisasi
yang panjang, mitos-mitos dan hal-hal yang
dianggap sakral masih berperan dalam
kehidupan manusia modern tetapi dalam bentuk
yang berbeda. (lihat: gambar 5,6,7, dan 8)

DISKUSI

Upaya-upaya untuk mengangkat tradisi
arsitektur vernakular dalam konteks ke-kini-an
seharusnya dilakukan dengan menghadirkan
tampilan-tampilan arsitektur modern yang
berpijak pada nilai-nilai kehidupan masyarakat
tradisional itu sendiri. Pemaknaan dan
pemahaman yang terkait antara adat-istiadat,



ARSITEKTUR ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR di INDONESIA 38

kebudayaan dan sistem kognisi masyarakat
dengan produk yang dihasilkannya, dalam hal
ini adalah arsitektur. Produk hasil akulturasi
budaya ini akan menjadi lebih baik jika ia
merupakan pencerminan dari tradisi
berarsitektur ~ masyarakat  arkhais, tradisi
arsitektur  vernakular Indonesia (Arsitektur
Nusantara) yang dikemas dengan baik terhadap
kebudayaan = modern. Dengan  demikian
masyarakat dapat menerima secara rasional
konsep modernisasi  arsitektur  tradisional
tersebut. Beberapa hal yang dapat didiskusikan
bersama mengenai hal ini adalah:
1. Konsep kosmologi, mitologi dan genealogi
yang mendasari wujud bentukan arsitektur

tradisional di Indonesia merupakan ‘raw

material’ (bahan dasar) untuk menghadapi

proses

modern.
2. Menggugat pemikiran Barat yang dianggap
masyarakat

akulturasi  dengan kebudayaan

merugikan Timur  (yakni

bagaimana cara memandang, menganalisis
dan merumuskan arsitektur tradisional dunia
Timur berdasarkan paradigma Barat) melalui
gerakan pemikiran ‘Post-kolonial’  seperti
yang dilakukan oleh Homi Babha, Edward P.
Said dan Gayatri C. Spivak agar diperoleh
keseimbangan informasi dan pandangan pada
masyarakat saat ini (re-interpretasi terhadap
arsitektur tradisional yang sering disebut
dengan ‘arsitektur primitif’).

Pendidikan arsitektur di Indonesia
senantiasa tetap menggali, merumuskan dan
mengembangkan  pengetahuan  berarsitektur
masyarakat tradisional yang secara
berkesinambungan bertujuan untuk membekali
para arsitek generasi global agar bertanggung
jawab bagaimana mereka harus mengetahui,
mengerti dan mampu mengoperasionalkan
kebudayaan nenek moyang dalam konteks ke-
kini-an.

Gambar 5, 6, 7 dan 8. Bentuk dan maknanya baru
(bentuk dan maknanya berubah)



39 D. ERDIONO

DAFTAR PUSTAKA

Colquhon, A.‘Modernity and The Classical
Tradition” The MIT Press, Cambridge,
1989.

Danandjaja, J. ‘Folklore di Indonesia‘, Penerbit
P.T. Graffiti, Jakarta, 1991.

Eliade, M. ‘The Sacred and The Profane‘, The
Crossroad Publishing Compan, New
York, 1959.

Kartono, J. Lukito. ‘Konsep Rumah Tinggal
Tradisional ~Nusantara dan  Pola
Perubahannya’ dalam : ¢ Ngawangun Ki
Nusantara’- Wacana Teori Arsitektur :
‘Menyikapi ~ Alih  Abad  Menuju
Milenium Baru Arsitektur Nusantara’,

Penerbit FT. Unpar dan Mitra Sejati,
Bandung, 1999.

Koentjaraningrat, ‘Sejarah Teori Antropologi
II*,University of Indonesia Press, 1991.

Marsella, AJ George De Vos & Francis LK Shu
(Ed.), Culture and Self ; Asian and
Western Perspective’, Tavistock
Publications, New York and London,
1984.

Susanto, H.P.S.,’Mitos
Mercia Eliade’,
Yogyakarta, 1987.

Pemikiran
Kanisius,

Menurut
Penerbit

ISSN 2085-7020




Jurnal Sabua Vol.3, No.3:32-39, November 2011                                            ISSN 2085-7020


TINJAUAN

                       ARSITEKTUR  ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR  di  INDONESIA
                38

39
  D. ERDIONO



ARSITEKTUR  ‘MODERN’ (NEO) VERNAKULAR  di  INDONESIA

Deddy Erdiono

Staf Pengajar Jurusan Arsitektur  Fakultas Teknik Universitas Sam Ratulangi Manado

Abstrak. Di beberapa kota di Indonesia, bangunan dengan tradisi arsitektur vernakular atau model bangunan tertentu dilestarikan sebagai monumen. Modernisasi arsitektur tradisional seringkali di-‘muncul’-kan ketika bangunan-bangunan pemerintahan, gedung-gedung DPR, bangunan-bangunan pendidikan, ibadah dan lain-lainnya sengaja dirancang dengan mengadopsi dan menduplikasi bentuk fisik bangunan tradisional saja. Pembangunan gedung-gedung modern vernakular di Indonesia seolah kehilangan roh, wujud fisik tanpa nilai-nilai, tanpa pemahaman makna. Hal ini ditandai dengan hilangnya makna simbolis, tradisi arsitektur vernakular, model bangunan dan punahnya peran penting kultur masyarakat dalam kehidupan sosial budaya. Dalam proses eksplorasinya, ada empat model pendekatan yang harus diperhatikan terkait dengan bentuk dan makna dalam merancang dan memodernisir bangunan tradisional dalam konteks ke-kini-an, yaitu kecenderungan terjadinya perubahan-perubahan dengan paradigma, yaitu: (a)bentuk dan maknanya tetap (b)bentuk tetap dengan makna baru (c) bentuk baru dengan makna tetap (d) bentuk dan maknanya baru

Kata kunci : tradisi arsitektur vernakular, modernisasi arsitektur tradisional, bentuk dan makna.   


TRADISI ARSITEKTUR VERNAKULAR


Tradisi arsitektur vernakular di Indonesia hadir berdasarkan sistem kognisi yang melatarbelakangi bentukan arsitektur rumah tinggal sebagai hasil dari tradisi berarsitektur di Nusantara. Sistem kognisi tersebut adalah sebagai berikut:


Kosmologi yakni hubungan manusia dengan alam, determinasi lingkungan terhadap kehidupan manusia, dimana kehidupan manusia sangat ditentukan oleh alam. Manusia merasa sangat bergantung pada keramahan dan terasa amat kecil di alam raya. Hal ini membawa orientasi pemikiran manusia ke arah dua macam hubungan ( Susanto, 1987):


· Kosmis: hubungan manusia dengan alam semesta, misalnya matahari, bulan, bintang dan sebagainya.


· Chtonis: hubungan manusia dengan bumi, dunia yang ia tinggali, seperti hubungan manusia dengan gunung, laut, pohon, batu dan sebagainya.

Hubungan antara manusia dengan lingkungannya ini berkembang dan menjadi dasar kehidupan masyarakat ‘masa lalu’ yang oleh para penulis Barat sering disebut sebagai masyarakat ‘primitif’ atau ‘vernakular’ (Colquhon, 1989). Namun menurut Eliade (1959), menekankan bahwa istilah ‘primitif’ itu mudah sekali menimbulkan salah pengertian, sehingga ia mengusulkan istilah yang lebih baik yaitu ‘arkhais’ atau ‘preliterate’. 

Istilah-istilah tersebut menggambarkan  suatu masyarakat yang mempunyai ciri-ciri arkhais, tradisional, pra-modern, eksotis, ahistoris dan pra historis. Sedangkan kata ‘primitif’ lebih mengandung arti suatu pemikiran yang tidak logis/rasional, kebodohan primordial atau taraf mental rendah. 


Kosmologi menduduki tempat utama di kalangan masyarakat arkhais. Pandangan mereka tentang kehidupan dan tentang dunia membentuk satu kesatuan dan keseluruhan organis. Pandangan mereka tentang dunia terbatas pada daerah yang mereka tinggali dan diami, daerah yang  selama ini mereka kenali karena wilayah inilah yang dianggap sebagai suatu dunia yang teratur, sebagai kosmos yang sudah di’suci’kan. Sedangkan segala sesuatu di luar wilayah tersebut dianggap masih kacau, merupakan tempat tinggal jin-jin dan sebagainya.


Manusia arkhais dengan segala keterbatasannya adalah manusia religius, mereka meyakini adanya suatu kekuatan diluar dirinya (supra natural). Ketergantungan pada kekuatan supra natural sangat kuat karena diyakini dapat menguasai hidupnya. Sukses tidaknya kehidupan mereka dinilai dari berhasil tidaknya perbuatan mereka untuk meniru dan memperagakan kembali kosmogoni, yaitu penciptaan semesta alam oleh para dewa, suatu tindakan yang dianggap paling kreatif. Daerah baru yang akan mereka tinggali sebagai daerah pengembangan haruslah diciptakan kembali dari sebuah prototype, contoh model untuk segala penciptaan, model dari setiap susunan yang teratur, misalnya sebuah desa dijadikan sebagai gambaran dunia (Imago mundi) yang pada umumnya terbagi atas area penguasa, perumahan dan pemujaan. Mereka juga mengenal adanya tiga dunia yaitu dunia atas sebagai dunia Ilahi, dunia yang didiami manusia, dan dunia bawah dunia kematian. Ketiga dunia ini membentuk tiga lapisan yang dihubungkan oleh satu poros yang disebut Axis Mundi (poros dunia). 


Poros dunia ini sering dilambangkan dengan tiang (menhir), tangga (punden berundak), pohon, gunung, laut dan sebagainya. Cerminan dari kosmologi ini dapat terlihat pada arsitektur Jawa (sumbu Utara-Selatan), Bali (perempatan agung, Nawa Sanga) dan Dayak Iban (lintasan Timur-Barat). Klasifikasi pembagian dunia merupakan tanda-tanda yang harus dimiliki oleh masyarakat arkhais. Bila mereka tidak/belum menemukan suatu tandapun maka tanda itu diusahakan untuk ada dengan cara mencari,meminta atau memanggil tanda itu melalui berbagai cara. Proses pencarian tanda itu dinamakan Orientatio.


Sedangkan pada masyarakat arkhais Eropa (Eliade,1959), mereka sudah mengenal pembagian kosmos dengan adanya pusat (diletakkan pada manusianya) dan arah mata angin tertentu, seperti pembagian muka- belakang, kiri-kanan, atau lintasan matahari.


MITOLOGI, berasal dari kata ‘Myth’ yang berarti cerita tradisional yang anonim dan dibuat seolah-olah berdasarkan sejarah, menjelaskan tentang fenomena alam, asal-usul adat istiadat dan ritus-ritus agama dengan peran para dewa atau para pahlawan di dalamnya. Mitos mempunyai peranan yang penting di dalam kehidupan masyarakat arkhais. Hampir tidak mungkin membicarakan masyarakat arkhais tanpa membicarakan mitos, karena mitos merupakan dasar kehidupan sosial dan kebudayaannya. 


Mitos mengungkapkan cara hadir/adanya sesuatu di dunia. Mitos merupakan realita kultural yang kompleks dan karena itu sulit untuk memberikan batasan definitifnya.


Mitos menjadi suatu kebenaran yang pasti dan absolut yang tak dapat diganggu gugat. Mitos berbicara hanya tentang apa yang pada kenyataannya terjadi. Kenyataan ini merupakan yang kudus (holy), berbeda dengan suci (sacred), karena hanya yang kuduslah yang sungguh-sungguh merupakan kebenaran yang sejati. Oleh karenanya, mitos sama sekali berbeda dengan dongeng.


Jika kita lihat hubungan antara mitos dan arsitektur maka terlihatlah bahwa arsitektur merupakan mediator antara manusia dengan alamnya yang dijalin dengan mitos sebagai Interlocking Meaning, yang memberi makna padanya. Dengan mitos, arsitektur dimengerti oleh masyarakatnya yang menjadikannya sebagai arsitektur dalam arti yang sebenarnya, saling mengenal sehingga tampaklah keindahan yang abadi di dalamnya. Hal ini secara arsitektural dapat dilihat pada bentuk atap pada arsitektur Bali, makna-makna yang menyertai bentuk rumah di arsitektur Riau, Rote, Toraja, Sumba, Maluku Utara dan Dayak Iban. 


GENEALOGI bertitik tolak dari pengertian Genea yang berarti garis keturunan, sistem kekerabatan dalam suatu masyarakat. Kajian rumah tinggal dengan memperhatikan faktor genealogi pernah dilakukan oleh Levi Strauss dalam penelitiannya di Asia Tenggara dan Amazone, dimana rumah tinggal dianggap sebagai kelompok kekerabatan, lingkungan ritual dan unit politik.


Francis L.K. Shu (Marella,1984) menganalisis berdasarkan psiko-sosiogram manusia, dan dari hasilnya terlihat bahwa pada lingkaran  ke tiga dari tujuh lingkaran kepribadian manusia terdapat ‘lingkaran hubungan karib’(Intimate Society) yang mengandung konsepsi-konsepsi tentang orang-orang, binatang atau benda-benda. Yang kemudian oleh individu diajak bergaul secara mesra dan karib, bisa dipakai sebagai tempat berlindung, mencurahkan isi hati manakala tertimpa masalah, mengalami tekanan batin atau kesedihan. Orang tua, saudara kandung, kerabat dekat atau sahabat karib biasanya merupakan penghuni penting dari lingkaran nomor tiga ini. 


Hal ini berbeda dengan apa yang terjadi pada masyarakat Barat, individu yang sudah merasa dewasa akan segera memisahkan diri dari ‘masyarakat karib’-nya dan akan segera mencari orientasi dan jalan hidup sendiri. Dengan demikian ia akan mengembangkan ‘masyarakat karib’ yang baru sebagai pengganti orang tua dan saudara-saudara dekatnya yang lain. Sedangkan masyarakat Timur selalu menganggap orang tua dan saudara dekatnya tetap sebagai masyarakat karibnya selama individu yang bersangkutan masih hidup. Oleh karenanya masyarakat Barat dianggap lebih gigih dalam bereksplorasi dan bertualang untuk memperoleh sesuatu yang baru jika dibandingkan dengan masyarakat Timur.


Pada setiap keluarga masyarakat Timur selalu terdapat pola hubungan kekuasaan (Patron Klien). Hubungan ini lebih kuat jika dibandingkan dengan apa yang terdapat pada masyarakat Barat, baik menurut garis bapak (patrilineal) ataupun menurut garis ibu (matrilineal).


Ada beberapa pola hubungan antar keluarga di dalam masyarakat Timur, yaitu:


· Klen, gabungan dari keluarga luas yang para anggotanya berasal dari satu nenek moyang yang terikat oleh satu garis keturunan dari pihak laki-laki atau perempuan, dimana jumlah sebuah klen kecil sekitar 50 jiwa. 


· Compound, merupakan kelompok kekerabatan yang terdiri dari beberapa keluarga inti senior dan anak-anaknya. Mereka tinggal dalam rumah yang terpisah, tetapi masih dalam satu pekarangan.


· Moite/paroh, merupakan gabungan dari sejumlah klen dan terbagi menjadi dua, sehingga satu suku terbagi menjadi dua/paroh.


Pola ini terjadi antara lain karena kebutuhan pengaturan pola kerja yang berkaitan dengan mata pencarian serta masalah keamanan.


Sedangkan berdasarkan pranata perkawinan, menurut Koentjaraningrat (1991), masyarakat Timur mempunyai beberapa pola hubungan antar keluarga, yaitu antara lain :


· Virilokal, yakni adat menetap setelah menikah di pihak keluarga lelaki.


· Uxorilokal, yakni adat menetap setelah menikah di pihak wanita.


· Natolokal, yakni adat menetap setelah menikah di tempat kelahirannya masing-masing seperti sebelum menikah.


· Utrolokal, yakni adat menetap setelah menikah di tempat yang baru.


· Avunkolokal, yakni adat menetap setelah menikah di tempat keluarga laki-laki dari pihak ibu.


Pola-pola yang ada tersebut di atas, akan mempengaruhi pola tatanan rumah tinggal, program kebutuhan ruang, luasan ruang, jenis ruang sampai pada bentukannya. Sedangkan cerminannya dapat dilihat pada pola tatanan bentuk dan ruang arsitektur Aceh, Dayak Iban, Madura dan Irian.


Ketiga elemen sistem kognisi  yang mempengaruhi wujud arsitektur rumah tinggal tradisional Nusantara tersebut dapat hadir secara bersama-sama atau hanya satu elemen saja di setiap perwujudan arsitekturnya.

AKULTURASI BUDAYA DAN KECENDERUNGAN PERUBAHAN BENTUK


Pertemuan dan penetrasi berbagai macam kebudayaan terus berlangsung di era globalisasi ini. Proses akulturasi budaya tidak lagi bisa dihindari, namun kita tidak perlu juga terlalu defensif menghadapinya, karena setiap kebudayaan selalu mempunyai ‘filter/tirai’ untuk menyeleksi nilai-nilai/norma-norma yang dapat diserap dan ditolak (Hall,1976). Sekalipun demikian kemampuan untuk menyaring terjadinya akulturasi pada setiap kebudayaan tidaklah sama. 


Tradisi berarsitektur masyarakat arkhais tidak berhenti hanya pada sekedar untuk memperoleh bentuk semata, tetapi juga pemberian makna yang melekat pada bentuk tersebut sebagai implementasi nilai-nilai kultural masyarakat yang hidup di dalamnya.


Namun dengan berubahnya tatanan budaya yang terjadi di dalam masyarakat saat ini, muncul berbagai kecenderungan terjadinya pergeseran/perubahan bentuk arsitektur. Proses adaptasi budaya yang terwujud dalam pola akulturasi terhadap kebudayaan ‘asing’ mempunyai dua pola, yakni (R.Linton dalam Koentjaraningrat,1991):


· Covert culture, bagian inti kebudayaan yang sulit berubah dan kalaupun berubah membutuhkan waktu lama, seperti:


· Sistem nilai-nilai budaya.


· Keyakinan-keyakinan spiritual dan supra natural yang kuat.


· Beberapa adat yang sudah dipelajari sangat dini dalam proses sosialisasi individu antar masyarakat.


· Beberapa adat yang mempunyai fungsi yang terjaring luas dalam masyarakat.


· Overt culture, bagian perwujudan lahiriah yang cepat berubah, seperti:


· Alat-alat dan benda-benda yang berguna.


· Tata cara dan gaya hidup.


Akibat persinggungan budaya lokal dengan budaya asing di bumi Nusantara selama ini serta proses ‘tawar-menawar’ dan ‘tukar-menukar’ elemen-elemen budaya yang dimiliki, terjadilah akulturasi desain.


Beberapa pola perubahan yang terjadi dalam proses akulturasi budaya tersebut tercermin pada tampilan arsitekturnya yang cenderung mempunyai paradigma-paradigma sebagai berikut:


BENTUK DAN MAKNANYA TETAP


Penampilan bentukan arsitekturnya tetap mengadopsi dan menduplikasi bentuk lama  (walaupun dengan beberapa perubahan material bangunan) dan makna yang ada (kosmologi, mitologi dan genealogi) tetaplah lama. Hal ini masih dimungkinkan terjadi pada masyarakat yang masih homogen, kuat struktur sosialnya dan masih berpegang teguh pada nilai-nilai/norma-norma  yang dianut sehingga dalam proses akulturasi desain, nilai-nilai lokal masih cukup dominan. Secara arsitektural tidak terjadi perubahan signifikan yang mendasar. Perancang masih memegang teguh kultur masyarakat secara ketat lengkap dengan atribut-atributnya.

Transformasi bentukan arsitekturnya nyaris tidak terjadi, kecuali pemakaian bahan  bangunan saja yang menggunakan produk terkini dengan spesifikasi yang lebih modern. Pemaknaan pada konteks bentukan arsitekturnya masih tetap sebagaimana adanya, seperti: bagian-bagian kaki, badan dan kepala bangunan, geometrik, hirarki, susunan dan hubungan antar  massa lengkap dengan penerapan skala dan proporsinya. 

Barangkali yang agak berbeda adalah implementasi makna pada pengolahan ruang, akulturasi desain ruang yang terjadi  lebih

[image: image1.jpg]





disebabkan oleh tuntutan perubahan kebutuhan fungsi fungsi baru di dalam rumah tinggal yang lebih kompleks macam, susunan dan hubungan ruangnya, namun secara hirarkis pada umumnya pemaknaannya masih tetap sama. (gambar 1 dan 2).

Gambar 1. dan 2. 


Bentuk dan makna tetap (Bentuk lama, makna juga lama)

BENTUK TETAP DENGAN MAKNA BARU


[image: image2.jpg]



Penampilan bentukan arsitekturnya tetap mengadopsi dan menduplikasi bentuk lama tetapi diberi makna baru. Hal ini dimungkinkan terjadi pada masyarakat yang baru mengalami masa transisi akibat pengadopsian nilai-nilai kebudayaan asing. 


Masyarakat masih enggan meninggalkan ‘kebudayaan masa lalu’nya, atau kalaupun terpaksa harus  meninggalkannya, dibutuhkan waktu yang cukup lama. Untuk mengakomodasi ‘kebudayaan baru’ serta menghindari terjadinya kejutan budaya (culture shock), maka diberilah makna baru. Sebagai contoh, makna yang bersifat sakral diubah menjadi profan dan sekaligus berupaya untuk menghilangkan mitos-mitos yang ada (tidak memberlakukan mitos yang ada di dalam masyarakat). 


Upaya-upaya desakralisasi dan demitisasi yang dilakukan oleh perancang ini mengajak masyarakat untuk membentuk dirinya sendiri dengan sederetan penyangkalan dan penolakan, sekalipun mereka masih dihantui oleh realitas-realitas atas pengingkaran nilai-nilai luhur warisan nenek moyang itu sendiri. Sikap ini selalu muncul dan diwujudkan kembali dalam bentuk-bentuk tertentu yang direpresentasikan melalui simbol-simbol ornamentasi atau dekorasi bangunan. (Gambar 3)


        Gambar 3.    Bentuk tetap, makna baru


(Bentuk lama, maknanya yang berubah)

BENTUK BARU DENGAN MAKNA TETAP

Penampilan bentukan arsitekturnya menghadirkan bentuk baru dalam pengertian unsur-unsur lama yang diperbarui, jadi tidak lepas sama sekali karena terjadi interpretasi baru terhadap bentuk lama yang kemudian diberi makna yang lama untuk menghindari kejutan budaya (culture shock). Hal demikian ini juga dapat terjadi pada masyarakat transisi, dimana dalam proses akulturasi dengan kebudayaan asing masih menyadari tidak bisa menghilangkan sama sekali sikap religius sebagai warisan leluhurnya. 

Menurut Eliade (1959), sebagian besar eksistensi tentang hal ini seringkali diperoleh dari inspirasi alam bawah sadar mereka. Spiritual arkhais ini tetap hidup dengan caranya sendiri tanpa tindakan yang efektif, selain romantisme nilai-nilai yang berarti bagi diri mereka. Semangat untuk mencitrakan tradisi arsitektur vernakular dalam konteks kekinian dengan paradigma tersebut di atas terasa lebih sulit dilakukan oleh perancang, karena pemaknaan pada bentukan arsitektural yang baru harus tetap mewarisi nilai-nilai luhur warisan budaya masyarakat. Implementasi makna-makna tersebut secara konseptual akan menginspirasi adanya temuan-temuan baru dalam bentukan arsitekturalnya yang akan diperoleh melalui upaya-upaya eksplorasi secara terus menerus pada setiap elemen dan komponen bentuk. (Gambar 4)


[image: image3.jpg]



Gambar 4.   Bentuk baru, makna tetap


          (bentuknya berubah, maknanya tetap)

BENTUK DAN MAKNANYA BARU (BERUBAH)


Penampilan  bentukan arsitekturnya menghadirkan bentuk baru dengan disertai makna yang baru pula, karena terjadi perubahan paradigma berarsitektur secara total. Dalam berakulturasi desain, kebudayaan lama sudah ditinggalkan atau tetap dipakai hanya sebagai tempelan atau sebatas untuk ornamen/dekorasi saja. Hal ini dapat terjadi hanya pada masyarakat pasca transisi yang mempunyai kebebasan untuk mengolah bentuk dan makna tanpa batasan-batasan konservatif yang mengikat. Telah terjadi perubahan konsep pemikiran yang mendasar dalam masyarakat tentang kosmologi, mitologi dan genealogi. Adanya proses demitisasi secara menyeluruh ini dinamakan Alegorisasi, dimana mitos dianggap sebagai dunia imajiner, dapat disejajarkan dengan rasionalisme elementer dan psikologi yang simplistik. Demitisasi dan desakralisasi di sini tidak hanya berarti sekedar kemenangan Logos terhadap Mitos, tetapi lebih dari itu merupakan kemenangan bahasa tekstual ketimbang bahasa lisan, kemenangan dokumen-dokumen tertulis terhadap pengalaman hidup yang hanya dapat diungkapkan secara pra-literal. Kosmologi, mitologi dan genealogi hanya menjadi milik masyarakat arkhais yang dianggap sebagai dokumen literal dan artistik, bukan lagi sebagai sumber-sumber atau ungkapan-ungkapan pengalaman religius yang dikaitkan dengan ritus. Sekalipun telah mengalami proses demitisasi dan desakralisasi yang panjang, mitos-mitos dan hal-hal yang dianggap sakral masih berperan dalam kehidupan manusia modern tetapi dalam bentuk yang berbeda. (lihat: gambar 5,6,7, dan 8)

DISKUSI


Upaya-upaya untuk mengangkat tradisi arsitektur vernakular dalam konteks ke-kini-an seharusnya dilakukan dengan menghadirkan tampilan-tampilan arsitektur modern yang berpijak pada nilai-nilai kehidupan masyarakat tradisional itu sendiri. Pemaknaan dan pemahaman yang terkait antara adat-istiadat, kebudayaan dan sistem kognisi masyarakat dengan produk yang dihasilkannya, dalam hal ini adalah arsitektur.  Produk hasil akulturasi budaya ini akan menjadi lebih baik jika ia merupakan pencerminan dari tradisi berarsitektur masyarakat arkhais, tradisi arsitektur vernakular Indonesia (Arsitektur Nusantara) yang dikemas dengan baik terhadap kebudayaan modern. Dengan demikian masyarakat dapat menerima secara rasional konsep modernisasi arsitektur tradisional tersebut. Beberapa hal yang dapat didiskusikan bersama mengenai hal ini adalah:

1. Konsep kosmologi, mitologi dan genealogi yang mendasari wujud bentukan arsitektur tradisional di Indonesia merupakan ‘raw material’ (bahan dasar) untuk menghadapi proses akulturasi dengan kebudayaan modern.

2. Menggugat pemikiran Barat yang dianggap merugikan masyarakat Timur (yakni bagaimana cara memandang, menganalisis dan merumuskan arsitektur tradisional dunia Timur berdasarkan paradigma Barat) melalui gerakan pemikiran ‘Post-kolonial’  seperti yang dilakukan oleh Homi Babha, Edward P. Said dan Gayatri C. Spivak agar diperoleh keseimbangan informasi dan pandangan pada masyarakat saat ini (re-interpretasi terhadap arsitektur tradisional yang sering disebut dengan ‘arsitektur primitif’).

Pendidikan arsitektur di Indonesia senantiasa tetap menggali, merumuskan dan mengembangkan pengetahuan berarsitektur masyarakat tradisional yang secara berkesinambungan bertujuan untuk membekali para arsitek generasi global agar bertanggung jawab bagaimana mereka harus mengetahui, mengerti dan mampu mengoperasionalkan kebudayaan nenek moyang dalam konteks ke-kini-an.


[image: image4.jpg]





Gambar 5, 6, 7 dan 8. Bentuk dan maknanya baru


(bentuk dan maknanya berubah)

DAFTAR PUSTAKA

Colquhon, A.‘Modernity and The Classical Tradition’ The MIT Press, Cambridge, 1989.


Danandjaja, J. ‘Folklore di Indonesia‘, Penerbit P.T. Graffiti, Jakarta, 1991.


Eliade, M. ‘The Sacred and The Profane‘, The Crossroad Publishing Compan, New   York, 1959.


Kartono, J. Lukito. ‘Konsep Rumah Tinggal Tradisional Nusantara dan Pola Perubahannya’ dalam : ‘ Ngawangun Ki Nusantara’- Wacana Teori Arsitektur : ‘Menyikapi Alih Abad Menuju Milenium Baru Arsitektur Nusantara’, Penerbit FT. Unpar dan Mitra Sejati, Bandung, 1999.


Koentjaraningrat, ‘Sejarah Teori Antropologi II‘,University of Indonesia Press, 1991.


Marsella, AJ George De Vos & Francis LK Shu (Ed.), Culture and Self ; Asian and Western Perspective’, Tavistock Publications, New York and London, 1984.


Susanto, H.P.S.,’Mitos Menurut Pemikiran Mercia Eliade’, Penerbit Kanisius, Yogyakarta, 1987.




ISSN 2085-7020






























































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































































[image: image5.jpg]





@Program Studi Perencanaan Wilayah dan Kota (PWK)

Jurusan Arsitektur, Fakultas Teknik – Universitas Sam Ratulangi Manado


November 2011



[image: image6.jpg]



[image: image7.jpg]



[image: image8.jpg]



